
 

قت کا مسئلہ     ،        ایک  صدا اسلامی ابتدائی مآخذ کی  

 تنقیدی، مخطوطاتی اور   تاریخ نویسانہ               مطالع 
      

QURANWALA 28/12/2025       

 

 

  



1 
 

Page | 

1 

 دیباچہ                  -              مصنف کا نوٹ 

یہ کتاب اسلام کے ابتدائی مصادر پر کئی برسوں پر محیط، مسلسل، منہجی اور تنقیدی بنیادوں پر کی گئی تحقیق کا حاصل ہے۔ اس کا  

انُہی  عین    بلکہ تاریخی دعوؤں کو ہے ، مقصد نہ اشتعال انگیزی ہے، نہ کسی کی دل آزاری، اور نہ ہی ایمانی روایتوں کو منہدم کرن 

 معیارات پر پرکھنا ہے جو دنیا کی دیگر تہذیبوں، مذاہب اور متنی ذخائر پر لاگو کیے جاتے ہیں۔

 ُ

 
ہ
ر کراتی  آئی و ا نظام اسلامی روایت خود کو ایک منفرد، مکمل طور پر محفوظ، بلا انقطاع اور الٰہی حفاظت میں رکھا 

َ
ہے۔ مگر ایسے باو

پر چلتی ہے۔ جب  و قرائن   وراثت، تقدیس یا اجماعی قبولیت پر نہیں، بلکہ شواہ       اور تاریخ—دعوے دراصل تاریخی دعوے ہیں

   اقتدار کے نظریات کو جدید علمِ تاریخ کے اصولوں کے تحت جانچ اَمارت و قرآن، سیرت کا ادب، حدیثی مجموعے، فقہی مکاتب اور 

  ، اور بیانیے کی منظمں  بتدریج تشکیل، بعد ازاں کینونئزیشن، ریاستی سرپرستیا         تصویر سامنے آتی ہے:  جداگانہ  جاتا ہے تو ایک  پرکھا  

ور میں وقوع پذیر ہوئی۔ —تخلیق  
َ
جو بنیادی طور پر عباسی د  

یہ مطالع دانستہ طور پر ایمان کی قدر و قیمت کو تاریخی تصدیق سے جدا کرتا ہے۔ کوئی متن اہلِ ایمان کے لیے مذہبی معنی رکھ سکتا 

ہے، اور اس کے باوجود تاریخی اعتبار سے پیچیدہ، واسطہ دار اور غیر شفاف بھی ہو سکتا ہے۔ عقیدت کو دستاویزی شہادت کے ساتھ 

             اس کتاب کا مرکزی مقدمہ سادہ ۔۔ خلط ملط کرن دراصل علمی تحقیق سے دستبرداری کے مترادف ہے۔
ُ
: ور رس ہےمگر نہایت د  

اسلام کے بنیادی متون اور ادارے اپنی حتمی اور مقتدر شکل میں روایتی دعووں کے مقابلے میں کہیں بعد میں، اور غیر منقطع الٰہی 

۔ ہیں تشکیل پائے تعمیر و   تاریخی عمل کے ذریعے   ارتقائی   اور    ترسیل کے بجائے انسانی   

 یہ تحقیق مخطوطاتی شواہ، غیر مسلم معاصر مصادر، داخلی متنی تجزیے، اور قرآن شناسی، اوائل اسلامی تاریخ اور علمِ تاریخ کے ممتاز 

ٹھاتی ہے  بلکہ یہ سوال اُ —ستوار ہے۔ یہ کتاب قارئین سے یہ نہیں پوچھتی کہ وہ کیا ایمان رکھیںجدید محققین کے نتائج پر اُ ترین 

جہ دعوے تنقیدی جانچ پر پورا اترتے بھی ہیں یا نہیں۔
ّ
اگر یہاں پیش کیے گئے نتائج نگوار محسوس ہوں تو یہ نگواری ۔۔  کہ آیا مرو

ی  عقیدت کے آگے ،  دیانت داری سے جنم لیتی ہے۔ تاریخ بلکہ  دشمنی سے نہیں، 

 

ھُکت

ج 

روایت کے سامنے سر نہیں  ، نہیں ، اور علم 

! جھکاتا  

 

         Early Islamic Sources and the Problem of Authenticity 

مطالع                 نہ یسا نو   یخ اور   تار   مخطوطاتی   ، ی تنقید ایک           ، وثاقت کا مسئلہ        مآخذ کی   ابتدائی   اسلامی   

 تعارفی باب               : 



2 
 

Page | 

2 

(  (                  کا منہ   تحقیق اس مسئلے کی    مسئلہ اور اصل  منظر،    پِ          

   "      صدیوں سے ایک ایسی، وجہ مذہبی بیانیہ مُ  کواسلامی تاریخ اور قرآن کے متون 
ُ

م

 
ّ ل
س

نپسندیدہ  یہ کہ  ٹھان نہ صرفرہا ہے جس پر سوال اُ تا کے طور پر پیش کر حقیقت    "    مہ

ُ  دینِ  متین  الٰہی         ۔ اس بیانیے کے مطابق اسلام ایک مکمل، واضح اور ابتدا ہی سے منظم ہے  بلکہ اکثر نقابلِ برداشت سمجھا گیا

 
ہ
و ا،  کے طور پر ساتویں صدی میں ظہور پذیر 

و    اور اس کی تعلیمات، متون اور تاریخی روایات بغیر کسی انقطاع کے ہم تک ُ

 
 ہ
ب

و   ُ

 
ہ

خصوصاً متناتی تنقید، مخطوطاتی مطالع، — ت ، جدید علمی تحقیقاجبکہ        ۔۔منتقل ہوئیں۔ 

ضرورت محسوس ہوتی ہے۔ از حد   کی  پرکھنے    کو ازسرِنو جانچنےموروثی  تصور اس —تقابلی تاریخ اور غیر اسلامی معاصر مصادر کی روشنی میں  

 اور بالخصوص قرآن کی تدوین، سیرت —بڑا حص  بہت  ت کانے اس امر کی نشان دہی کی ہے کہ اسلامی روایااور ماہرینِ فن    حالیہ دہائیوں میں متعدد سنجیدہ محققین 

ن ،  عہدِ عباسی میں، ،  خاص طور پر  دوسری اور تیسری صدی ہجری — کلامی نظام کی صورت گری اور مغازی کی تشکیل، حدیثی ذخیرے کی ترتیب، اور فقہی 
ّ
منظم اور مدو

 ُ

 
ہ
  پیچیدہ   اور   اس  ۔ ریاستی سرپرستی، علمی اداروں کی تشکیل، سرکاری تاریخ نویسی، اور مذہبی بیانیے کی یکسان سازی نے اس عمل میں کلیدی کردار ادا کیا۔و ئی مستحکم 

و ا    اگر یہ تدوینی اور بیانیاتی عمل نہ یہ سوال جنم لیتا ہیکہصورتحال پر ہر متجسس ذہن  میں     گمبھیر  ُ

 
ہ

محفوظ رہ  آج  میں شکل ہوتا تو کیا اسلام اپنی موجودہ، ہمہ گیر اور منضبط 

کے منہ سے سمجھنا ہے۔ یعنی مصادر تنقیدی تدبّر  کے بجائے  تائیدی تدبّر  نہیں، بلکہ تاریخِ اسلام کے آغاز کو ہرگز    اس مقالے کا مقصد کسی عقیدے کی نفی یا توہین  پاتا؟

تاکہ قاری  —  جائزہ پیش کرنکی نوعیت، زمانی فاصلے، مخطوطات کی حالت، معاصر غیر اسلامی شواہ، اور ریاستی سیاست کے اثرات کو سامنے رکھ کر ایک غیر جانبدار علمی

 خود شواہ کی بنیاد پر نتیجہ اخذ کر سکے۔ 

خلاصۂ تحقیق + مقدمہ                  — (                          1          )            قس        

 خلاصۂ تحقیق  ✦

، جس کے  تھا  متن کے طور پر فرض کر لیا گیا     اور ماورائے تاریخ  ،  ہر شک و شبہ  سے بالا تر محفوظمرتب ، علمی روایت میں قرآن کو عموماً ایک مکمل، نوں کی موروثی مسلما

 کے ارتقائی مراحل اس کی تاریخی تشکیل، تدوین     نتیجے میں تحقیق کا دائرہ 
ّ
سنادی، فقہی اور کلامی دفاع  اِ اعتقادی ، سارا زور ایمانی ،  سارے کا       ی شہادتوں کے بجائےاور ماد

  نے—وغیرہ                      جان وانسبرو، پیٹریشیا کرون، فریڈ ڈونر، فرانسیس دیروش، اور گِرڈ پُوئن           جیسے — محققین  غیر جانبدار  رہا۔ اس کے برعکس جدید دور کے و محصور    تک محدود 

اس کے اور پھر  پرکھا، آزادانہ  متن کے طور پر اور   آثاری     قرآن کو ایک تاریخی کر ہو     بے پرواہ  اور قتل کے خوف سے    ی  روایت   فتووں، تکفی مذہبی     سیاسی دباؤ،  

ی ا باقاعدہ    کو سوالات متعدد   مخطوطات، رسم الخط، متنی اختلافات، ہم عصر غیر مسلم مصادر اور آثارِ قدیمہ کی روشنی میں 
کِ
۔فریم   

و ا  پہلی بار یہ امکان پیدا  بالکل         کے سبب   اس جدید تحقیق  ُ

 
ہ
کے ساتھ تقابلی طور فحوائے کلام کہ قرآن کے موجودہ متن کو اس کی ابتدائی شکلوں، تدوینی مراحل اور تاریخی   

زاویۂ نظر کے اعتبار سے، اسلامی  ماہرانہ  اور  فنی اصول  و ضوابط   یہ کہنا مبالغہ نہیں کہ گزشتہ نصف صدی میں ہونے والی علمی کاوشیں، ،       جائے۔ یوں  اور پرکھا    جانچ پر 

۔ بناس مقالے کی بنیاد اور محرک اِ  مشاہہ                        و     یہی فرق              اور —اور تاریخ دوست ثابت ہوئی ہیں ، صحت مند کے طویل علمی سرمائے سے کہیں زیادہ تنقیدی موروث   

 
َ
وجود، ابتدائی قلمی  عدم ِ  متعدد قدیم تحریری متون کااسلام کے حوالہ سے  کے لئے کی گئی ہے۔ اور سمجھنے  ور کی اصل حقیقت کو جانچنے یہ تحقیق اسلامی مآخذ کے ابتدائی د

، آثار شواہ کی کمی  

اپنی نسبت کے مطابق       اسلامی مآخذ           اہمیت دے دی ہے کہ مزید اس سوال کو  ،    نے اور تالیف   تدوینکی وقرائن  کا غیاب، اور   بہت بعد کے ادَوار میں  اسلامی روایات  

ل سے صدرِ  
ّ
چلے آ رہے ہیں؟   و ما  مون    محفوظ   واقعی       کیا   او     

:  کا درجہ دیا جاتا ہے، جیسے"           جُزوِ لازم    "       اسلامی متون کا جائزہ لیا گیا ہے جنہیں روایت میں اصُولی ن میں خاص طور پر اُ  قس س اِ   

ا  مالک کی انس  بن  امام  •
ّ
موط  

کتاب المغازی    محمد بن عمر الواقدی کی  •  



3 
 

Page | 

3 

      کیبن یسار    محمد بن اسحاق  •
ُ
  الل رسولِ    سیرۃ

لین قلمی             سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ ان میں سے کسی بھی کتاب کا و  تنقیح   تحقیق
ّ
سے  زمانے یا تو موجود ہی نہیں، یا پھر کئی صدیوں بعد کے            نسخہ    آوٹوگراف     مخطوط   او

پورا     "مصنوعی  طور  پر "       کے ذریعےپایا جاتا ہے جو بعد میں آنے والی روایات                   "         گہرا خلاء  "     تعلق رکھتا ہے۔ اسی طرح اسلامی تاریخ کے ابتدائی ڈیڑھ سو برس میں ایک

 
َ
ُ   بھی  کچھ جومیں  ور میں ریاستی سرپرستی کیا گیا۔ عباسی د

 
ہ
کہلاتا ہے۔ اس تحقیق کا مقصد اس  اسلامی روایت"  اسلام   یا         " و ا، وہی آج  علمی، تاریخی اور مذہبی مواد مرتب 

واضح کرن ہے۔ سمجھنا   اور  غیر جانب دارانہ انداز میں خالص علمی   اور  پورے عمل کو  

کے                  روایتی تائیدی مناہ                فرق پایا جاتا ہے، اور ضرورت اس بات کی ہے کہ ہم نمایاں بڑا    میں  "اسلام کی اصل تاریخ" اور  "اسلامی روایت"اس مطالعے کا نتیجہ یہ ہے کہ 

بنائیں۔  اساسی وجہ اپنے مطالعے کی کو                      منہ تنقیدی  غیر روایتی                       بجائے  

ہے    فقدان ک حد تک  حیرتن   کا   و شواہ     آثار   کے تحریری    " اسلام جبکہ اس کے بالمقابل    "          —     ہے     موجودگ حاضری    و     جا بجا       تحریری آثار کی    تو     انسانی تاریخ میں  ■  

رکھنے کا  تحریر میں محفوظ    کو         نظمِ اجتماعی اور اپنی عدالت و حکوم ماحول،  اپنے    اپنے وجود، اپنی فکر، اپنے مذہب، اپنے  یہ ہے کہ وہ   کا سب سے بڑا امتیاز   ثقافت انسانی 

ہے۔ سلیقہ رکھتی    

  Material Culture  کہا جاتا ہے۔ میٹیریل کلچر       میں   " علمِ آثارِ قدیمہ   "    کو اور اندازِ نگارش       اسی تحریر  

ی قرائن،    جات،     اپنے پیچھے تحریری شواہ، نوشت اپنی ثقافت کے اعلی مظاہر کے طور پر    — جو واقعی وجود رکھتی تھ — دنیا کی ہر قدیم تہذی 
ّ
،  قانون نمے، ادبیات  ماد

 فنونِ لطیفہ کے 

ل   یہی         اور مذہبی نسخے چھوڑ گئی ہے۔ نمونے  
ّ
تے ہیں۔ کہلایعنی پرائمری سورس      متون انُ تہذیبوں کا مصدرِ او  

ی    بڑی تہذیبوں کے اصل مصادر  تمام    دنیا کی   ■
ّ
ہے ممکن    رسائی  ہماری   جن تک آج بھی    — آثار   اور ماد  

     ) 1(                  سومری تہذی                  :                      (Sumerian Civilization)                              تق یبا                          4000   قبلِ مسی 

لین    کی     انسانی  سومری تہذی کو بجا طور پر تاریخِ 
ّ
یہ ہے کہ اس نے بولی کو تحریر میں منتقل کرنے کا  خاصہ                تحریری تہذی کہا جاتا ہے۔ اس تہذی کا سب سے بڑا  او

اپنی اصل حالت میں :    تحریری مصادر اس  تہذی کے      زمان و مکان کی قید سے آزاد ہوئی۔        پہلی بار  بالکل    کے نتیجے میں انسانی فکر     ہنر ایجاد کیا، جس   

o   ۔   جو آج :   الواح  لاکھوں    مٹی کی    سخت (Clay Tablets)   

 (London) برٹش میوزیم 

o  لوور میوزیم (Paris) 

o  پرگامون میوزیم (Berlin) 

o                 بغداد میوزیم (Iraq Museum) 

   ۔ اور قابلِ مشاہہ  ہیں    میں محفوظ  

ی فا رم 

 

ئ

 

ن
 رسم الخط  (Cuneiform) کیو

و ا کرتا      محض نقش یا تصویر    جو ابتدا میں   ُ

 
ہ

َ بعد میں  پھر  ،     تھا 
ص

کے بارے میں:   فکری متون   اور   مذہبی  ۔۔    صورتوں میں ڈھل گیا۔ و ت، معنی اور تعبیر تمام   

وّ ز  •
م

 

ب

نمی دیوتاؤں                   (Tammuz) اور                                ، انک   (Enki) ل
ی 
ل

 

ن

  (Enlil) ، ا

o   متون اور مناجاتی    دعائیہ  

o  اساطیری نظمی 



4 
 

Page | 

4 

o  تخلیقِ کائنات کے بیانیے 

o  لگا مش رزمی
گ
 (Epic of Gilgamesh) 

مان جاتا ہے۔ شاہکار  اور اخلاقی کشمکش پر مبنی دنیا کا قدیم ترین ادبی  دشمنی    ، دوستی  و حیات    انسانی موت       جس  •  

: قانونی و انتظامی مصادر   

وّ           اوُر               قانونِ 
م َ

 

ب

 (Ur–Nammu Code) 

: تحریری قانون ہے   اولین    جو دنیا کا   •  

o  قصور جرائ  ،  

o  سزائیں 

o  سماجی ذمہ داریاں 

ن  
ّ
صورت میں۔ تحریری    سب کچھ واضح اور مدو  

: مادی آثار   

و رات  •
گّ
 (Ziggurats) زِ

تھیں۔ سمجھی جاتی    بلند مذہبی عمارتیں، جو عبادت اور ریاستی طاقت دونوں کی علام    

ہے۔   ہو جاتا   سب کچھ براہِ راست تحریری شواہ سے ثابت — اور معیش ، فنون   سومری تہذی کا مذہب، قانون، ادب            نتیجہ:         

                    ) 2(                 مصری فرعونی تہذی                              (Egyptian Civilization)    :  —   تقیبا              3000  قبلِ مسی 

۔۔ تحریری مصادر: دیا۔ سمو      شکست وحدت میں    مصری تہذی انسانی تاریخ کی وہ تہذی ہے جس نے تحریر، فنِ تعمیر اور مذہب کو ایک نقابلِِ   

س  •

 فک
گلی

،                  جو  ہائرو  (Hieroglyphs) 

o  مندروں کی دیواروں 

o  مقبروں کے ستونوں 

o  َام کی اندرونی گیلریوں ھ ا  

 پر کندہ ہیں۔ 

: یہ نوشتہ جات  •  

o  بادشاہوں کی فتوحات 

o  مذہبی عقائ 

o  ریاستی قوانی 

o   محفوظ کرتے ہیں۔ کچھ تحریر میں    سب  

: مذہبی متون   

o  الموتی 

ُ

،    جو :    کتاب  (Book of the Dead) 

زندگ ،        بعد از مرگ   



5 
 

Page | 

5 

o  روح کے سف 

o  اخلاقی احتساب 

۔    ہیں   پر مبنی مکمل مذہبی صحیف   

: پر لکھے گئے      پاپائرس  •  (Papyrus)  

o  مجموعے   عبارات کے    دعائیہ  

o  جادوئی اور مذہبی رسائل 

o   ہایات   کی   تدفی تجہیز و  

: سیاسی تحریریں   اور    شاہی    

  مصر  فر  •

 

ہ

 

ی
ع
:   کے ا  

o  احکامات 

o  اوَامر  و  نواہی 

o  اور آخری نصیحتی     وصایا  

o  شاہی فتوحات کے ریکارڈ 

 ٹھوس  
ّ
:   ت ا ی شہاد ماد  

 مصر ھ اَ  •
ِ
ام  

 وادیِ الملوک  •

لکسور اور              معابدِ کرنک   •  

ہے۔ و پائندہ    آج بھی زندہ   بل پر  کے  و نقوش     اور فکری پہلو اپنے زمانے کے تحریری آثار    ، سماجی  مصری تہذی کا ہر مذہبی، سیاسی                  نتیجہ:         

قدیم مصر کی تحریری  — تینوں بطورِ مخصوص تاریخی شخصیات یہ     — اور یوس        اُس کے مقابل فرعون،                موسیٰ،    ہوئے     بائبل( میں مذکور               )اور                  قرآن )              ایک اہم  نوٹ:                  

نہیں ۔   ہی    تاریخ میں ثابت شدہ طور پر موجود   

جس نے شاہی کتبوں، معابد کی دیواروں، پاپائرس، سرکاری فہرستوں اور مذہبی متون میں اپنے سیاسی،    ، قدیم مصر ایک غیر معمولی طور پر تحریر دوست تہذی تھ 

      محفوظ   کے ساتھ    اور سلیقہ مندی     تفصی بڑی    واقعات کو    اور اجتماعی    سماجی   ، مذہبی  
کِ
مصری مصادر میں نہ بنی اسرائیل کی اجتماعی غلامی کا کوئی ذکر ملتا  ،  باوجود    سکے  ۔ ا ہے   ی ا  

لقب    اور خانوادی    اسی طرح “فرعون” ایک شاہی        ۔ ادنی سا ثبوت  کوئی    ، نہ کسی فرعون کی فوج کے غرق ہونے کا پھٹنے کا  سمندر کے  ،          نہ  یعنی  اکسوڈس کا   نہ خروج     ، ہے 

یوس کے بارے میں    نیز، نہ    کسی ایک کو بھی یقین کے ساتھ موسیٰ کا ہم عصر ثابت نہیں کیا جا سکا۔   آج تک   مصر کے درجنوں فرعونوں میں سے ؟      ذاتی نم  نکہ  کسی کا  ہے 

۔ ہے سات سالہ قحط کے انتظام کی کوئی آزاد مصری شہادت موجود    اور نہ                 کا کہیں کوئی ثبوت ہے    کسی غیر ملکی عبرانی غلام کے مصر کا وزیر بنن   

۔ ( بیانیے ہیں کے تراشیدہ       مذہب فقط    تاریخی طور پر ثابت شدہ شخصیات نہیں بلکہ    ،  چنانچہ جدید علمِ تاریخ اور مصریات کے مطابق موسیٰ، فرعونِ موسیٰ اور یوس   

  میں   یت ہوتا۔ آ   نہیں   ہی   ثابت   ی  دعو   یہجانچ پر    یخی اور تار   جاتا ہے، مگر لسانی   یا قرار د   اعجاز    سائنس   اور   یخی تار   معمولی   کو اکثر قرآن کا غیر                    10:92     نس نیز،  سورۃ        یو 

يكَ ببَِدَنكَِ”     کسی   ، مم   ہو سکتا ہے۔ قرآن کسی   سے باہر آ جان بھی   بلکہ غرق کے بعد لاش کا پانی   ، محفوظ رکھنا نہیں   کو   تک جس   ں یو صد   یا کا مفہوم زندہ بچان  “نُنَجِّ

    ، تھ   یت روا   عام تدفین   یک ا   تو    بنان(   لاشوں کا محفوظ رہنا )مم   کرتا۔ مصر میں   نہیں   ی  دعو   ی صر   ہونے والے محفوظ جس کا کوئی   فت یا در   مستقبل میں   یا ،          مخصوص فرعون 



6 
 

Page | 

6 

غرق ہونے    کو اس سے جوڑا جاتا ہے اُن میں   ں اور جن ممی   ، نہیں   ہی  شناخت موجود   پر متعی   ر طو   یخی تار   کی   ” کہ “فرعونِ موسیٰ   یہ   ید ۔ مز واقعہ نہیں   معمولی   غیر   کوئی یہ  

؟ معجزہ   ہونے والا کوئی    سے ثابت   یخ تار   یا کہ متن  ن                ہے،   بعد از واقعہ تعبیر   دراصل     کہنا   گوئی   پیش   پیشگ   کی   فت یا در   کی   کو مم   یت ملتے۔ لہٰذا اس آ   نہیں   کے شواہ بھی   

 ) 3(        یوننی تہذی  : (Greek Civilization)   دورانیہ تقیبا  8ویں صدی ق م   سے شروع ہو کر  146  ق   م  

فلسفہ اور تاریخ نگاری کی بنیاد رکھنے والی تہذی ہے۔ منطق ،    یوننی تہذی انسانی تاریخ میں عقل،    

: اصل متون   

 یوننی ڈراموں کے درجنوں قدیم مخطوطات  

دوار کی متعدد متوازی نقول  مختلف شہروں اور اَ    

ہومر    الیاد و اوڈیسی  •  (Homer)  

 و ڈ     تھیوگونی  •
سئ
ئ 
ہ 

 (Hesiod)  

  (Herodotus)  کی تاریخ ہیرودوت  •

سیاسی و عسکری تاریخ   ز ،    تھیوسیڈائ  •  (Thucydides)  

:   یہ متون   

 اصل یوننی زبان میں  •

 مختلف قدیم مخطوطات میں  •

 باہمی تقابل سے محفوظ  •

:   فکری مصادر   اور    قانونی    

 ایتھنز کے قوانی  •

 سقراط، افلاطون، ارسطو کے فلسفیانہ مکالمات  •

 ریاست، اخلاق اور منطق پر تحریری مباح  •

ی  
ّ
:   آثار ماد  

 معابد  •

ز تھیٹ  •  

خانے   بُت   •  

و ہایات   سنگِ مرمر پر کندہ قوانی  •  

   یوننی تہذی کی تاریخ ایک آزاد، مسلسل اور خود احتسابی تحریری روایت رکھتی ہے۔                            نتیجہ:  

 ) 4(                       رومی سلطن    (Roman Empire):   ادورانیہ  اتقریباا                                    ا ا753  اقا ام سے شروع ہو کر ا476 اعیسویا 

کی بلند ترین مثال ہے۔ و نسق     اور ریاستی نظم  انی تحریری قو   ، رومی تہذی   

: تحریری مصادر   



7 
 

Page | 

7 

روم   آئینِ   •  (Roman Law) 

: جو آج بھی   

o  یورپی قوانی 

o  نظام   اور کچہری    جدید عدالت  

o  ہے۔   اساس          کی  

 (Roman Edicts) رومی فرامی  •

شاہی مُہروں کے ساتھ۔  دستخطیں انُ کی  شہنشاہوں کی   

ز: سرکاری ریکارڈ   

 مردم شماری  •

 ٹیکس کا حساب  •

 فوجی بھرتیاں  •

 عدالتوں کے فیصل  •

:   مادی شواہ   

 سڑکی  •

اور طاقچے    پ  •  

، حصار قلع  •  

 سرکاری عمارتیں  •

 جن پر سرکاری تحریریں کندہ ہیں۔ 

نقابلِ انقطاع زنجیر ہے۔ اور        ایک مسلسل گویا      تحریری دستاویزات کی   ،         روم کی تاریخ       نتیجہ   :       

 ) 5(                             (Ancient Indian Civilization)                        دورانیہ   500  ق    م   سے   1500ق م           تک                                

 (Inscriptions) شاہی کتب   

 (Coins) سکّ   

 بدھ اور ہندو مذہبی متون   

 چینی سیاحوں کی تفصیلی رودادیں   

 Copper Plate Grants) ریاستی عطیہ نمے   

ور  کے    
َ
شاہی کتب اور تانبے کی تختیاں د  Gupta–Post Gupta  

ردھ 
َ
و 
َ

 

ش

ْ

ر 
َ

ہ 
 (Harsha, r. 606–647 CE) 

وَ ، راشٹرکُوٹ حکمران  •
ل
 چالکیہ، پا

:    ان کتبوں میں   



8 
 

Page | 

8 

ں کا ذکر جنگ  •  

 سفارتی روابط  •

 مذہبی عطیات  •

تذکرے بیرونی اقوام کے   •  

کے سکّ آج بھی موجود  سے بھی  پہلے    ساتویں صدی   •  

نمونے  کیے گئے  ہندو، بدھ، شاہی القابات کندہ   •  

متون قلمی    بدھ م کے   •  

•  

 

مئ
ہ 

 بر

ی 

ل 

ک

شاست     

یتی روا م کی مذہبی      جی  •  

مشہور تہذیبوں میں شمار ہوتی ہے ، جس نے اپنی تاریخ کو  پتھر کی چٹانوں، فولاد اور  تانبے کی تختیوں  پر تحریر،    بھارتی ویدک ثقافت، دنیا کی  اُن       :             نتیجہ  •

۔ مر کر دیا  نقوش اور علامات کے ذریعے اَ   

 ) 6(                             (Indus Valley Civilization)      دورانیہ تقیبا    1300  ق م  سے  3800                      ق م تک   :                                

کی صورت میں ہزاروں آثار اور دست کاریوں     ، صنعتی نقشوں  ں  وں، تختیوں، تصویری علامتو مُہر  •  

ہیں۔   سلام جات یا منتشر آثار نہیں، بلکہ پورے پورے شہر ہیں جو آج بھی زمی پر      ہڑپہ اور موہنجوڈارو محض چند نوشت  •  

بناتی ہے۔   یہی بات انہیں انسانی تاریخ میں انتہائی اہم   Primary Evidence  

منصوبے  مکمل شہری   •  (Complete Urban Planning) 

 (Grid System) باقاعدہ سیدھی سڑکی  •

 رہائشی، تجارتی اور مذہبی حصوں کی واضح تقسی  •

جو آج کے کئی جدید شہروں سے بہتر تھا نکاسئ  آب  یعنی ڈرینیج سسٹم   •  

پیمائش، معیاری تعمیر یکساں اپکی اینٹیں،   •  

 یہ سب چیزیں اس بات کا قطعی ثبوت ہیں کہ یہ تہذی کوئی افسانہ نہیں بلکہ ایک حقیقی، منظم اور اعلیٰ درجے کی شہری تہذی تھ۔  •

 گھریلو زندگ کے آثار  •

 گھروں میں غسل خانے  •

 پانی کے کنویں  •

کے گودام اور غلّے      انج   •  

، دھات کے ساز و سامان ، زیورات، کھلونے ظروف چولہے،   •  

تا ہے۔ جا   بلکہ عام انسان کی روزمرہ زندگ کا پورا نقشہ سامنے آ   ،   یعنی ہمیں صرف بادشاہوں یا مذہبی طبقے کے آثار نہیں ملتے  •  

 معیش اور تجارت کے شواہ  •

نقوش جن پر علامتی تحریریں اور   (Seals) مہریں  •  



9 
 

Page | 

9 

و  آلات    وزن اور پیمائش کے معیاری اوزار  •  

روابط کے آثار اور ثقافتی    میسوپوٹیمیا )سومر( سے تجارتی   •  

 بندرگاہی شہروں کے شواہ )لوٹھل وغیرہ(  •

ی ہوئی تھ۔ اس سے واضح ہوتا ہے کہ وادیِ سندھ کی تہذی بین الاقوامی تجارت سے جُ  •  

 مذہب اور علامتی فکر کے آثار  •

 مہر وں پر عبادتی مناظر  •

 Fertilityزرخیزی      کی علامتی      •

یریں مقدس جانوروں کی تصو  •  

 غالباً مذہبی تطہیر کے لیے  — (Great Bath) اجتماعی غسل خانہ  •

ہے۔ روشن  اگرچہ ان کا مذہب مکمل طور پر پڑھا نہیں جا سکا، مگر اس کا وجود آثار کے ذریعے   •  

 بنیادی نکتہ )اہم تقابل(  ■ •

: ہڑپہ اور موہنجوڈارو کی تہذی  •  

 اپنے مذہبی بانیوں کے نم نہیں بتاتی  •

 اپنے دیوتاؤں کی کتابیں نہیں دیتی  •

پیغمبروں کی سوانح نہیں سناتی اوتاروں  یا     اپنے   •  

نقابلِ انکار حقیقت ہے۔   ایک     اس کا وجود   اس کے شہروں، گلیوں، گھروں، نلیوں، مہروں اور اوزاروں کی صورت میں                   ،   لیکن اس کے باوجود       نتیجہ:              •  

 ) 7(                اکدی، بابلی اور آشوری تہذیبی    دورانیہ   :    تق یبا   2500– 600  قبلِ مسی 

• (Akkadian – Babylonian – Assyrian Civilizations) 

پتھریلا ستون       قانون اصل    حمورابی کا   •  (Code of Hammurabi)  

و ئی  • ُ

 
ہ
تختیاں ر ہا ہزا   مٹی کی پکی   (Cuneiform Tablets) 

اور لائبریریاں   آشور کے کتب خانے اور   نینوا، بابل  •  

ز طب، جادو، مذہب اور تاریخ کے تحریری ریکارڈ نجوم ،   فلکیات،   •  

ی/    تحریری روایت رکھتی ہیں، کسی “ باقاعدہ  یہ تہذیبی                    نتیجہ:         
 
فہ

 

ش

” کے بغیر۔ ء زبانی خلا   

      ) 8(                       ھتِّ   تہذی         ،        دورانیہ   :           1600– 1200   قبلِ مسی 
(Hittite Civilization –  انطولیہ)     

• (Treaties)               شاہی معاہے 

پڑھی جانے والی تحریریں بآسانی    واضح، مکمل اور   •   

 قوانی اور مذہبی نصوص  •

 دیوتاؤں کے نم اور اساطیری داستانی  •



10 
 

Page | 

10 

 پتھروں اور تختیوں پر کندہ سرکاری تحریریں  •

• Hittite–Egyptian Peace Treaty ( دنیا کا قدیم ترین بین الاقوامی معاہہ) 

ہیں۔ سنبھال کر رکھے گئے  اصل صورت میں  اپنی      کے بین الاقوامی معاہے آج بھی  ہتِّيوں               نتیجہ:             

ا منشی فارسی سلطن          :                    دورانیہ    تق یبا               ق   م      550– 330

 

خ
ہ 

   (Achaemenid Persian Empire)                  )9 ( 

ا منشی سلطن انسانی تاریخ کی پہلی باقاعدہ عالمی سلطن     

 

خ
ہ 

ہے، جو مشرق میں ہندوستان کے کناروں سے لے کر مغرب میں یونن اور مصر تک پھیلی ہوئی تھ۔ اس  

اور وہ تحریری آثار      ،   تحریر میں محفوظ کیا   اور شاہی اقتدار کو و نسق    سلطن کی سب سے نمایاں خصوصیت یہ ہے کہ اس نے اپنی سیاسی طاقت، مذہبی تصورات، قانونی نظم  

   ہیں۔ و مراجعت     تصدیق  قابلِ مطالع اور قابلِ           آج بھی موجود،  

 یہ  

ب 

 

 
ت

و ن کتب 

 

سئ
ئ 
 
ہ

ا منشی سلطن کا سب سے اہم اور فیصلہ ک      

 

خ
ہ 

یعنی پرائمری سورس ہے۔     (Behistun Inscription) 

ل       یہ کتب داریوش   •
ّ
قبلِ مسی میں کندھوایا تھا   520نے تقیبا    او  (Darius I ( 

 یہ ایک چٹان پر کندہ ہے، جو آج بھی ایران میں موجود ہے۔  •

:   اس میں  •  

o  داریوش کا نس 

o  اس کی بادشاہت کا جواز 

o  کا ذکر   اور نفرمانیوں    بغاوتوں  

o  درج ہے   مختلف مفتوح اقوام کی فہرست    ،  

: ہے پایا جاتا    یہ کتب تین زبانوں میں  کہ                           سب سے اہم بات   

 قدیم فارسی  .1

 ایلامی  .2

)اکدی(               بابلی   .3  

س کو سمجھنے میں مدد دی بالکل اُ   —  پڑھنے کی کنجی بنا  کو یہی کتب بعد میں میسوپوٹامی رسم الخط              ��

 فک
گلی

۔ تھ   سی طرح جیسے روزیٹا اسٹون نے مصری ہائرو  

: یہ خود اس بات کی شہادت ہے کہ   

ا منشی سلطن نے اپنی تاریخ  

 

خ
ہ 

۔ وایا اقتدار کو جان بوجھ کر تحریر میں محفوظ کر ، اپنی پہچان اور اپنے    

ا منشی  ،                    دستاویزات   اللسان  شاہی فرامی اور کثیر  

 

خ
ہ 

سے حکوم نہیں کرتے تھے، بلکہ تحریری حکم نموں کے ذریعے سلطن چلاتے تھے۔ شہنشاہان  محض شمشیر    

: احکامات   فرامی و      شاہی  •  

o  مختلف صوبوں کے لیے 

o  مختلف زبانوں میں 

o  جاری کیے جاتے تھے       مقامی رسم الخط کے مطابق ،  

منظم تحریری بیوروکریسی تھ وافر تعداد میں ایک     سلطن کے پاس  :             اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ     

o  آرکائیوز اور سرکاری ریکارڈ موجود تھا   کاتبی ،  



11 
 

Page | 

11 

 :        یہی وجہ ہے کہ 
َ
ا منشی د

 

خ
ہ 

ہیں۔   جاتی   م   تک    ور کے ٹیکس ریکارڈ، زمی کے احکام، اور انتظامی ہایات ہمیں   

 ،                      اوستا کی قدیم بنیاد زند        — زرادشتی مذہبی متون  
چ 
ن ہوئی، مگر   ی کہ    اگر

ّ
:    مکمل اوستا بعد میں مدو  

: زرادشتی مذہب  •  

o   ا منشی دور میں

 

خ
ہ 

ریاستی مذہب کی حیثیت رکھتا تھا ایک      

: اس کے بنیادی تصورات  •  

o   مزدا                 اَہورا  

o  حق و باطل کی کشمکش 

o  اخلاقی ذمہ داری 

o  داریوش اور خشایارشا کے کتبوں میں صاف نظر آتے ہیں۔ 

و ئی "                  اور یہ مذہنی تصور  محض  :                     داریوش اپنے کتبوں میں بار بار کہتا ہے کہ :                     مثال کے طور پر  ُ

 
ہ
"  یہ سلطن مجھے اَہورا   مزدا  کی مدد سے حاصل   

 زبانی نہیں  •

میں محفوظ ہے ہر   مظا بلکہ تحریری   •  

ا منشی سلطن نے ،                    شاہی تعمیرات اور کتب 

 

خ
ہ 

   :  

 (Persepolis) تختِ جمشی  •

 (Susa) سوس  •

 (Pasargadae) پاسارگاد  •

: ان عمارات پر             جیسے عظیم الشان دارالحکوم تعمیر کیے۔   

 بادشاہوں کے نم  •

کی تاریخ   ات  تعمیر  •  

 استعمال شدہ اقوام  •

 سلطن کی وسع  •

اور یہ تحریریں :    سب کچھ کندہ تحریروں کی صورت میں درج ہے۔   

 محض آرائشی نہیں  •

ہیں۔   ز اور تاریخی ریکارڈ   ت بلکہ سیاسی اعلان  •  

ا منشی سلطن نے ،                     شاہی شاہراہیں اور سنگِ میل کتب 

 

خ
ہ 

 :  

 ہزاروں کلومیٹر طویل شاہی سڑکی بنائیں  •

: ان پر  •  

o  سنگِ میل 

o  فاصلے 



12 
 

Page | 

12 

o  کے نشانت   ں شاہی نگرانیو  

انِ سب سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ :    تحریری صورت میں موجود تھے۔   

 ریاست  نہ صرف یہ کہ جغرافیہ پر قابض تھ  بلکہ 

۔ تصرفانہ اختیار رکھتی تھ   معلومات اور ریکارڈ پر بھی   

ا منشی فارسی سلطن 

 

خ
ہ 

 :  

 اپنے بادشاہوں کے نم  •

 اپنے مذہبی تصورات  •

ں ؤ اپنے سیاسی دعو  •  

و دساتی    اپنے قوانی  •  

 اپنے جغرافی  •

۔   داریوش اور خشایارشا تاریخی شخصیات ہیں اسی لئے آج :                      اور مادی شواہ کے ذریعے چھوڑ گئی۔   نوشتے      سب کچھ تحریری   

قابلِ تحقیق ہیں      ان کے اقوال، احکامات اور فتوحات  •  

کہ:   کرتی ہے ظاہر  اصول کو  اٹل  یہ مثال اس  ،    کی بنیاد پر ہوتی ہے   شواہ  ٹھوس  نہیں بلکہ  وں پر  عقید محض    اور ان پر بحث    

   چھوڑ جاتی ہے۔   ریر  تحا بشکلِ        پر  کی الواح      مٹی  کی چٹانوں اور پکی  پتھر ،   کو     و نشانت   وہ اپنے نقوش  ہر وہ  تہذی  جو واقعی وجود رکھتی ہے        نتیجہ:                

  :      (Ancient Israelite Civilization)                10(               قدیم عبرانی / اسرائیلی تہذی       -                        دورانیہ  : تقیبا  2500  ق م سے     1000  ق م کے قر ی ( 

  چاروں ایک دوسرے کی تائید  — قدیم اسرائیلی تہذی انُ چند تہذیبوں میں سے ہے جن کے بارے میں مذہبی روایت، تاریخی تحقیق، آثارِ قدیمہ اور تحریری شواہ  

     خصوصیت یہ ہے کہ اس کا مذہب، اس کی شریعت، اس کی بادشاہت اور اس کی اجتماعی یادداشت سب    ممتاز ترین  کرتے نظر آتے ہیں۔ اس تہذی کی    و توثی 

محفوظ ہوئی۔ ں میں  تحریو   

جات                عبرانی نوشت   (Hebrew Inscriptions) 

:   قدیم اسرائیلی دنیا میں عبرانی زبان محض عبادت یا وعظ تک محدود نہیں تھ، بلکہ  

 سرکاری تحریروں  •

 یادگاری کتبوں  •

 انتظامی دستاویزات  •

 مذہبی نصوص  •

 میں باقاعدہ استعمال ہوتی تھ۔ 

یروشلم میں پایا جانے والا ایک عبرانی کتب، جو پانی کی سرنگ کی تعمیر کا ذکر کرتا ہے۔ :                 اہم مثالیں     — (Siloam Inscription) سلوان کتب  •  

 خطوط  •

 

س

ئ 

 

خ

ل

 (Lachish Letters) —  فوجی اور انتظامی خطوط، جو ریاستی نظم و نسق کی تحریری روایت کو ظاہر کرتے ہیں۔ 

اوستاکا                 سامریہ  •  ٹیکس اور رسد سے متعلق ریکارڈ  —

: یہ سب شواہ اس حقیقت کی تصدیق کرتے ہیں کہ   



13 
 

Page | 

13 

ہ    کہ محض   ن                ،    تحریری معاشرہ تھا والا    لکھنے پڑھنے   ایک         قدیم اسرائیلی معاشرہ  

 

ی
ُ

م
؟ زبانی روایت پر قائ     

دہ سمندر کے طومار مُ   

(Dead Sea Scrolls —  دوسری صدی قبلِ مسی) 

 یہ طومار بیسویں صدی کی سب سے بڑی آثارِ قدیمہ کی دریافتوں میں شمار ہوتے ہیں۔ 

: اور کاغذ  کے بنڈل    یہ طومار  •  

o  دوسری صدی قبلِ مسی سے لے کر پہلی صدی عیسوی تک کے ہیں 

: ان میں شام ہیں  •  

o  نسخے         مکمل    بڑی حد تک     تورات کے  

o  انبیائی صحائ 

o  ِداؤدی زبور  

o  مذہبی قوانی 

o  فرقہ وارانہ دستور (Community Rule) 

:          یہ طومار  اس بات کو ثابت کرتے ہیں کہ:   اہم نکتہ   

۔ سال پہلے تحریری صورت میں موجود تھے   1000– 700اسلام سے کم از کم    ، کے متون عہدِ قدیم        

رہا   بھی   ان متون کا متن وقت کے ساتھ بڑی حد تک مستحکم  •  

جس آج بھی دنیا بھر کے محققین پڑھ سکتے ہیں۔ یعنی پرائمری سورس ہے     یہ ایک براہِ راست   Primary Source  

:   قدیم اسرائیلی ریاستی نظام میں ،             بادشاہوں کے فرامی، معاہے اور قوانی   

 بادشاہ محض مذہبی پیشوا نہیں تھا  •

سے بندھا ہوا تھا   و دستاویزات     بلکہ اس کا اقتدار تحریری قوانی  •  

:   مثالیں   

 داؤدی اور سلیمانی دور کے معاہات  •

 قبائلی اتحاد کے تحریری اصول  •

 مذہبی و شہری قوانی کا باقاعدہ مجموع  •

موجود :   تورات میں   

 بادشاہ کے اختیارات  •

 عوام کے حقوق  •

 عدالتوں کے ضابط  •

ہے۔   قلمبند  سب کچھ تحریری شریعت کی صورت میں    

تینوں ایک تحریری دستور کے تابع تھے۔   — اسرائیلی مذہب، قانون اور سیاست  :            اس سے یہ واضح ہوتا ہے کہ   



14 
 

Page | 

14 

کے متون   یم عہدِ قد ،        بائبل کے متعدد قدیم نسخے   (Old Testament) 

 مختلف زبانوں میں محفوظ ہیں  •

o  عبرانی 

o  )یوننی )سبعینی ترجمہ 

o  آرامی 

:   یہ نسخے                اہم بات یہ ہے کہ  •  

o  َدوار مختلف ا  

o  مختلف علاقوں 

o  مختلف فرقوں 

کر   قابلِ تحقیق بنا مزید    متن کی تاریخی ترسیل کو  ،   نیز            یہ کثرت   و بہتات  :                    میں پائے جاتے ہیں   

کو ممکن بناتی ہے   متنی تنقید   یعنی  •  (Textual Criticism)  

: قدیم اسرائیلی تہذی میں             تینوں کی تحریری بنیاد   — مذہب، تاریخ اور قانون    

 مذہب = صحائ  •

 قانون = شریعت  •

 تاریخ = بادشاہوں کی کتابیں، تواریخ، انبیائی بیانت  •

:   یہ تینوں شعب   

و ئی   • ُ

 
ہ
روایت پر نہیں محض زبان سے کہی   

۔  اسِی لئے:   تھے اُستوار پر    ن  بلکہ تحریری متو  •  

ہے قابلِ عمل      بآسانی     ،   مباحث اسرائیلی تاریخ پر   •  

 اختلافات متن کی بنیاد پر حل کیے جاتے ہیں  •

 عقیدے کے ساتھ ساتھ تحقیق بھی ممکن ہے  •

: قدیم اسرائیلی تہذی   

 اپنے مذہب کو تحریر میں محفوظ کر گئی  •

کو قلمبند کر گئی   اور قوانیِ الٰہیہ     اپنی شریعت  •  

میں چھوڑ گئی اور  بیانت کے مجموعوں     اپنی تاریخ کو طوماروں   •  

پرائمری  سورسیس میں ثبت کر گئی    قوانی کو   کے دساتی و اپنے بادشاہوں   •  Primary Sources  

بلکہ ایک مکمل قابلِ تحقیق تاریخی حقیقت ہے۔    یہ تہذی محض عقیدے کا موضوع نہیں، یہی وجہ ہے کہ    آج  بھی    

وہاں       غائب ہو، ہی         اور جہاں تحریر    وہاں تاریخ قائ ہوتی ہے   —    جہاں تحریری آثار مسلسل موجود ہوں کہ     ہے   تربناتی   یہ مثال اس بنیادی اصول کو مضبوط                      نتیجہ :           

ہیں۔   اور اشتباہات سر اٹُھاتے    نگزیر ہو جاتے اشِکالات    و    سوالات    



15 
 

Page | 

15 

     :     Shang – Zho – Han Civilization  11(                          قدیم چینی تہذی    جس کا دورانیہ    چھ ہزار سال  پر محیط ہے ( 

وصف    ں یا کا سب سے نما   ی ۔اس تہذ     پیہم تسلسل بھی رکھتی ہے نہ صرف انتہائی قدیم ہے بلکہ  شناخت  ہے جن کی تحریری  سے ن چند تہذیبوں میں  چینی تہذی دنیا کی اُ 

 یہ   ہے کہ اس کی 

تحریر کے ذریعے محفوظ رہی۔ سے ہزاروں برس    ،   مذہبی، فکری اور اخلاقی روایت سماجی،    سیاسی،    

نقوش       اوریکل بون   (Oracle Bones Inscriptions) 

قبلِ مسی )شانگ دور(   1046–  1600                          دورانیہ: تقیبا  •  

: جن پر ،  ں اور کچھوے کے خول تھے  یہ ہڈیا  •  

o  بادشاہوں کے سوالات 

o   فال گیری شگون اور    دیوتاؤں سے  

تحریر کی جاتی تھیں۔ ،    سے متعلق پیش گوئیاں   ں جنگ، فصل، بارش اور بیماریو  •  

ہیں زبان میں    علاقے کی    اور اُسی سی زمانے  یہ تحریریں براہِ راست اُ اہم  بات :                    

واقعات درج ہیں   دیگر    ان میں بادشاہوں کے نم، تاریخیں اور •  

۔ ہیں ، جو آج بھی عجائب گھروں اور تحقیقی اداروں میں موجود  ہیں   ت ا یہ چین کی سب سے قدیم تحریری شہاد   

            اور بعد ازاں               و و ژ،                   شاہی تاریخیں 
َ
:    ور میں ہان د  (Annals) 

مقرر کیے گئے   باقاعدہ درباری مؤرخی  •  

: ہر بادشاہ کے دور کے  •  

o   واقعات عام  

o   فیصل اہم  

o  نمے   جنگ  

o  معاہے 

پائے جاتے ہیں  ۔     مثال:  تحریری صورت میں محفوظ    

o Shiji (Records of the Grand Historian) —  سیما چیان کی تصنی 

دیتی ہے۔ پرو  یہ کتاب چین کی ابتدائی ہزار سالہ تاریخ کو ایک مسلسل تحریری زنجیر میں   •  

ی اور تاؤ م کے 

ئ س

 

ش

،علم اور حکمت:    فلسفہ   ، مذہب         چینی میں ،      قدیم متون   اقوال ،    کنفیو  

ہ   •

 

ی
ُ

م
بلکہ تحریری متون پر قائ رہا ،        ت پر نہیں زبانی روایا   

: اہم متون   

• Analects of Confucius 

• Tao Te Ching 

• Book of Rites 



16 
 

Page | 

16 

• Book of Documents 

،             چینی :   متون   تحریری    یہ   

 اخلاق  •

 سیاست  •

 سماج  •

 حکمرانی 

ہو چکے تھے۔ قلمبند  سال پہلے    1000– 800اسلام سے کم از کم    ،    متون تحریری     یہ  ۔  اہم نکتہ :     سب پر اثر انداز ہوئے   

 مسلسل درباری ریکارڈ  •

:   چین میں   

 مردم شماری  •

 ٹیکس  •

 عدالت فیصل  •

 شاہی احکامات  •

ر جہاں اختلاف ہے وہاں متن موجود ہے۔ او      ، کم ہے بہت      ء چین کی تاریخ میں خلا :              یہی وجہ ہے کہ    ۔ رہے ہیں  کا حص    ز سب تحریری ریکارڈ   

شناخت  مرکزی  بھی اس کی    زبانی روایت کبھی  ،  میں محفوظ رکھتی ہے وں  تحریر    کو   ایک زندہ تہذی اپنی یادداشت     یہ ثابت کرتی ہے کہ   طرزِ معاشرت  چینی                نتیجہ :   

۔ نہیں بنت   

 :(Maya, Aztec & Inca Civilizations — Americas (                                            مایا،                 ازٹیک اور               انِکا                   تہذیبی                     )12 (                   

: یہ تہذیبی اس لحاظ سے نہایت اہم ہیں کہ   

نہیں تھا اور  رسمُ الخط کا کوئی  تصور    ان کے پاس ابجدی زبان   •  

لیے  طریقے ایجاد کر انوکھے    مگر اس کے باوجود انہوں نے اپنے مذہب، وقت، تاریخ اور اقتدار کو محفوظ کرنے کے   •  

 )الف(                       مایا     تہذی : 

 (Maya Codices) مایا کوڈیک 

                  : در اصل        یہ کتابیں  •

o  پر لکھی گئی           درخت کی چھال  (bark paper)  

o  تصویری و علامتی رسم الخط میں تھیں 

:    اہم کوڈیک   

•   Dresden Codex 

• Madrid Codex 

• Paris Codex 



17 
 

Page | 

17 

:    ان میں شام ہیں   

 فلکیاتی حساب  •

 نجوم کی نقل و حرک  •

 تقویم  ،  جنتری  •

 مذہبی رسومات  •

 دیوتاؤں کی کہانیاں  •

  Pre-Columbian Primary Sources  پری کولمبیان پرائمری سورسیس ہیں۔   یہ سب      

ں پر کیلنڈر اور مذہبی تحریریں کی چٹانو   پتھر   

:   مایا شہروں میں  •  

o  دیوہیکل پتھریلے کیلنڈر 

o  تاریخ وار کتب 

o  بادشاہوں کے نم اور فتوحات 

 
چ 
۔    ہیں حروف کی بجائے علامتی ی کہ  یہ  یہ سب تحریری شہادتیں ہیں، اگر  

 )ب(                    ازٹیک تہذی :    

:    ازٹیک معاشرہ  •  

o  استعمال کرتا تھا       تصویری مخطوطات  (Pictorial Codices)  

 مذہبی قربانیاں  •

 دیوتاؤں کے لئے چڑھاوے  •

نس نمہ   بادشاہوں کے  •  

 جنگی فتوحات  •

 سب کچھ تصویری تحریروں میں محفوظ تھا۔ 

 )ج(                          انِکا        تہذی     : 

 
چ 
: باقاعدہ رسم الخط نہیں تھا، مگر بھی    انِکا کے پاس    ی کہ            اگر  

  Quipu systemگِرہوں والی  رسیوں کے ذریعے :          

o  مردم شماری 

o  کی وصولی   ٹیکس  

o  کی مقدار  پیداوار  

o  انتظامی معلومات 

شکل تھ۔ اور موزوں    ایک غیر ابجدی مگر منظم  جگہ       تحریر کی  عام    یہ  ۔      محفوظ کی جاتی تھیں   



18 
 

Page | 

18 

محفوظ    ں کو اپنی یادداشت   ذہن  انسانی  ،       بلکہ  کا نم نہیں    ہجاء    صرف حروفِ ،تحریر  :    یہ تہذیبی ثابت کرتی ہیں کہ                  انِکا( اور                          ازٹیک                              )مایا،                 :                        مجموعی نتیجہ   •

 کرنے کا کوئی نہ کوئی  

کے      نشانت  و     نقوش    اور   علامتوں ی  تصویر اور لکڑی پر    پتھر   تک       انہوں نے  نہ کر پائے  ،     حروف ایجاد وہ تہذیبی بھی جو ۔   حتی کہ :       ہے نکال لیتا  طریقہ ضرور   •

۔ لیا قید کر   ذریعے اپنی تاریخ کو    

 ) 13(            ایلامی            تہذی       دورانیہ :                            2700– 539  قبلِ مسی 

(Elamite Civilization —  موجودہ ایران کا جنوب مغرب) 

 (Linear Elamite, Cuneiform) ایلامی رسم الخط  •

شتے شاہی کتب، معاہے، مذہبی نوِ  •  

ں کا وجود ہزاروں تختیو   آج بھی    جیسے شہروں میں               سوس  •  (Susa)  

۔ ت کے ساتھ تحریری روایا قلمی  و    میسوپوٹیمیا کے ہم عصر، مکمل                 نتیجہ:                   

 ) 14(              فونیقی تہذی  دورانیہ :                        1500– 300  قبلِ مسی 

(Phoenician Civilization —  ساحلی شام و لبنان) 

مفرد حروف  میں                          دنیا کا اولین ابجدی رسم الخط  • (Alphabet) 

 بحری تجارت، معاہے، قبری کتب  •

نب   لاطینی رسم الخط کی بنیاد   اور          یوننی  یہی تہذی ،   •  

   سب سے پہلا    میں ء تحریر کے ارتقا  علمِ                          نتیجہ:               
کُ

 کردار فیصلہ 

 

۔ ن  

 ) 15(            آشوری تہذی  دورانیہ :                 1400– 600  قبلِ مسی 

(Assyrian Civilization) 

نمے   شاہی کتب، جنگی سال  •  

 (Library of Ashurbanipal) نینوا کی شاہی لائبریری  •

و ئی  • ُ

 
ہ
تختیاں ہزاروں     مٹی کی  پکی   

۔   تحریر میں محفوظ     کچھ  اور تاریخ سبھ ، ثقافت  ریاست، مذہب           نتیجہ:                   

    ) 16(                 بابلی تہذی  دورانیہ :                     1900   – 500  قبلِ مسی   

(Babylonian Civilization) 

 (Code of Hammurabi) ضابطۂ حمورابی  •

پر تحریری متون اور رسم و رواج     فلکیات، قانون، مذہب  •  

قلم بند   بھی    لین دین تک کے       روزمرہ   •  

بنی   ۔   قانون کی تاریخ کا بنیادی ستون یہ اُن تہذیبوں میں سے ہے جو               نتیجہ:                

 ) 17(                   یورارتو                  تہذی  دورانیہ :                               900 – 600  قبلِ مسی 



19 
 

Page | 

19 

(Urartian Civilization —  آرمینیا و مشرقی انطولیہ) 

پر تحریریں اور حصاروں      شاہی کتب، قلعوں   •  

ز عسکری ریکارڈ   اور مذہبی   •  

ی کہ  یہ             نتیجہ :                 
چ 
ہے ۔ کہلتی ا   مگر واضح تحریری شناخت ہے،     چھوٹی  اگر  

 ) 18(           نبطی تہذی                 دورانیہ:                                400      قبلِ مسی                                  تا                                        106  عیسوی  •

(Nabataean Civilization —  ردن ، اُ                     ا پیٹر ) 

آرامی تحریریں - نبطی  •  

، مذہبی نوشتے وں کے دستاویز  کتب، معاہ   ر  کے  قبو  •  

میں بھی تحریر زندہ رہی ء صحرا  بنی،  یعنی    ارتقائی کڑی  اساس     اور      عربی رسم الخط کی  یہی تہذی موجودہ          نتیجہ:                •  

 ) 19(  کارتھيجينی  تہذی  : دورانیہ:                              800    – 146  قبلِ مسی 

(Carthaginian Civilization —  شمالی افریقہ) 

 فونیقی زبان میں کتب  •

ات کے دستاویز تجارتی معاہ  •  

و ئے   مذہبی   • ُ

 
ہ
نوشتے رسوم و مناسک پر لکھے   

بھی ہیں۔   روم کے ساتھ تصادم کی تحریری شہادتیں       وہ تہذی ہے جس کے پاس   یہ      نتیجہ :               

 ) 20(           کلت   تہذی  دورانیہ :                             800  – 100  قبلِ مسی 
(Celtic Civilization —  یورپ) 

 رسم الخط  (Ogham) اوگھ  •

کتب   ر کے  قبو  •  

نوشتے   رسوم و رواج پر لکھے گئے    علاقائی    •  

ی کہ  ایک              نتیجہ :                 
چ 
موجود رہی۔    تحریری ثقافت   یہاں بھی    مگر تہذی  ہے     غیر مرکزی  یہ اگر  

 ) 21(                          ایتھروسکن تہذی  دورانیہ :                             800– 300  قبلِ مسی 

(Etruscan Civilization —  قبل از روم، اٹل) 

   رسوم پر نوشتے   مذہبی   •

کتب   امور پر   قانونی  •  

پڑا   اثر بڑا    مذہب پر    اور رومی قانون  جس کا    •  

تھ ۔    تحریری ریاست کی  یہ ایک   پہلے  بھی    سے  اور اٹل     روم                 نتیجہ  :             •  

ی               )حبشی( تہذی  دورانیہ :                      100– 900  عیسو ی   

م
کس

 ) 22(                          ا

(Aksumite Civilization —  ایتھوپی) 



20 
 

Page | 

20 

•   

 

ز
ِ ع
ِ
گ
 (Ge‘ez)  رسم الخط 

 شاہی سکے  •

کتب قبور کے   •  

کے مجموعے   مذہبی متون  •  

۔  کی  شروعات بنی    تحریری روایت ترین    مضبوط  ایک    افریقہ میں    ،   یہ تہذی                   نتیجہ :          

      قس            )          2    (                      —                   اب   یہاں  ایک اہم  تقابل                  اور     مرکزی  نکتہ  : 

ی  ٹھوس      زمانے میں لکھا گیا    یہ سب اپنے       ،         ہیکہ رہی    ک  مشتَ ،   قدر یہ  ان تمام تہذیبوں میں  دنیا کی  
ّ
اوریجنل    / کی علمی دنیا   پرائمری    جس آج  ،    ہیں   مواد چھوڑ گئی ماد

 سورسیس کہتی ہے۔ 

ی ا  ہے تو پھر کو    یخ رواج اور تار سماجی    اپنے مذہب ،قانون  ،  ں نے  سبھ جب       
کِ
باقاعدہ قلمبند    

   ہوں  یا  علامتی نقوش ، یہی   وہ موادہے جو کسی بھی    یں تحریر    ابجدی                 :         ہو جاتی ہے کہ آشکار  پوری طرح    تاریخی طور پر   ، ان تمام مثالوں سے یہ بات                                      : نتیجہ ترین    جامع  

کہ:   بلکہ اصل سوال یہ ہے                             اسلامی مصادر کیوں بعد میں ملتے ہیں؟        کہ   چنانچہ سوال صرف اتِن نہیں         امتیازی نشان اور اس کے وجود  کی پہچان بنتا ہے۔۔۔  تہذی کا   

، کوئی  تو ساتویں صدی     ، انداز میں   ہزاروں سال سےسنبھال کر رکھا   آثار  و قرائن کو ٹھوس     کے   اور صدرِ اول     بڑی تہذی نے اپنے آغاز   چھوٹی    جب دنیا کی تقیبا ہر 

 زیادہ  پران زمانہ  تو 

نپید ہیں؟   ،  آخر کیوں  نظام کے ابتدائی تحریری آثار    اوت ثقافتی     کے عربی مذہبی   نہیں،  اس زمانے    

بلکہ  یہ علمِ تاریخ  کا بنیادی  اور نگزیر تقاضا ہے۔                ہے،    تراشی    الزام  کوئی                  نہ تعصب ہے  اور نہ              نہ تحقیر ہے ،                   :               نہ توہین ہے، یہ سوال               

      “آخری،              جو خود کو                            نظام ، الہامی اور فکری    ساتویں صدی کا وہ  

َ
ل

یعا

م

ر کراتا            اور ابدی”    ، آفاقی    
َ
اپنے ابتدائی ڈیڑھ دو سو برس کا کوئی براہِ راست تحریری ثبوت کیوں    ہے باو

 نہیں چھوڑ سکا؟ 

خلاصہ   علمی  ■ •  (One-paragraph Conclusion) 

جبکہ : جاتی ہے پہچانی    دنیا کی ہر معروف تہذی اپنی تحریری یادداشتں کے ذریعے جانی    

۔ محروم ہیں   یکس   ت سے ا براہِ راست معاصر تحریری شہاد  ، نصوص  تاریخ، قانون، سیرت اور مذہبی  شروعاتی  تمدنی نظام ہے جس کی  اورایسا مذہبی    اکیلا                  اسلام   

ی شواہ  سے نہیں بلکہ    ت  ایمانیا مجرّد  اس خلاء   کو        مسئلہ ہے، کلیدی  تحقیق کا ایک    نویسانہ    اتفاق نہیں بلکہ تاریخ کوئی     محض    ء یہ خلا 
ّ
۔ ن چاہئ سے پُر کیا جا ٹھوس ماد  

 قرآن   مجید     —   اسلام کی اصلُ الاصول اور    اس کے  تاریخی متن    کا  مسئلہ   (1)۞  

قرار دیا جاتا ہے۔ ایمان، شریعت، عبادات،   اصلُ الاصول، سرچشمۂ ہایت اور پورے مذہبی نظام کی ریڑھ کی ہڈی اسلامی روایت کے مطابق قرآنِ مجید کو اسلام کی 

،اخلاقیات اور قانون  

اپنی اصل،  دیگر عالمی مذاہب کے صحیفوں کی طرح  "  قدیم ترین متن " ہے کہ قرآن کا  بدیہی فطری اور  بالکل   اسی بنا پر یہ توقع    سب کچھ اسی متن پر موقوف سمجھا جاتا ہے۔

   تاریخی و متناتی تنقید لیکن جب قرآن کے معاملے کو  میں محفوظ ہو۔ مستند اور براہِ راست تاریخی صورت 
کُ

  کی کسوٹی پر پرکھا جاتا ہے تو ایک نہایت سنجیدہ اور پریشان 

 

ن

 صورتِ حال سامنے آتی ہے۔ 

لین، مستند اور مکمل مخطوط موجود    ہی  نہیں  (1 (
ّ
 قرآن کا کوئی او

: دیگر مذاہب کے برعکس   



21 
 

Page | 

21 

(کے  ںیوصد )قبلِ مسی  یہودیت کے پاس  • )Dead Sea Scrolls  

 Codex Sinaiticus, Vaticanusمسیحیت کے پاس   •

متن             گندھارا   گندھاری زبان میں  بدھ م کے پاس •  

کل  ، پوٹھوہار  اور سوات  سے ملنے والی قدیم کتب  •
 س
ئ

 

ن

 

قدیم ویدک نسخے م کے پاس   وید •  

ع اور قدیم تحریری  ویدوں کے علاوہ، ہندو م کے پاس اپُنشد، رزمی تاریخ، پران، فقہی متون، فلسفیانہ سوترا، اور آثارِ قدیمہ پر مشتمل ایک مسلسل، متن ان   •

 روایت موجود 

جس کے متعدد اصل مخطوطات آج بھی دستیاب ہیں۔ — ہے  •  

:    ہے کہ تردید حقیقت نقابلِ ِ لیکن قرآن کے بارے میں یہ ایک   

 نہ نبؐ کا کوئی ذاتی مصحف محفوظ ہے  

 نہ حضرت حفصہ کا مصحف   

 نہ حضرت ابو بکر کے زمانے کی تدوین  

 نہ حضرت عثمان کے جاری کردہ مصاحف میں سے کوئی اصل نسخہ   

 نہ حضرت علی سے منسوب کوئی مستند مخطوط   

مکمل قرآن نہ ساتویں صدی عیسوی کا کوئی      

!جس بلاواسطہ پہلی اسلامی صدی سے منسوب کیا جا سکے   ایک بھی ایسا مکمل قرآن موجود نہیںنجی ذخیرے میں         یا        کتب خانےکسی  آج دنیا کے کسی میوزیم،   

 قدیم ترین دستیاب قرآنی مواد: نوعیت اور حدود  (2( 

: پر مشتمل ہے  مخطوطاتو نتمام    ٹکڑوں، جزوی صفحات اور نقص  کے طور پر پیش کیا جاتا ہے، وہ درحقیقت   “قدیم ترین شواہ” جو مواد عموماً    

   Birmingham Fragments (568–645 CE) 

پر مشتمل صرف چند آیات •  

مکمل قرآن نہیں کوئی  •  

لکھائی    کی    ممکنہ طور پر بعد کھال پر لکھی گئی   تاریخ نگاری کے مطابق  فنِ   •  

 Palimpsest صنعاء    

  گئی عبارتیں  دوبارہ لکھیاور دھوکر ،   مٹا کر  ن کو متو •

اختلافات فروق  و   میں  ن نیچے اور اوپر کے متو •  

رہا   رتا تبدیلیوں سے گز  اور  تغیرات    کہ قرآن کا متن  ہیں    خود اس بات کا ثبوت •  

   Parisino–Petropolitanus 

 نمکمل  •

مختلف  رسم الخط •  



22 
 

Page | 

22 

ق وفراور کتاباتی   کئی مقامات پر لفظی  •  

   Topkapi  اور Samarkand Codices 

“عثمانی” کہے جاتے ہیں  یہ نسخے  عام طور پر •  

:مگر جدید تحقیق کے مطابق •  

o  سب   یہ 
َ
کی پیداوار ہیں  ویں صدی(9– ویں 8)   یعنی       ور عباسی د  

o   مکمل ہیں تو  نہ یہ  

o  ہیں   یکساںمیں و  کلمات    حروف نہ  

o مطابقت ہے اور نہ  انِ کے درمیان لفظی  

؟ آئینہکوئی   شفّاف     کہ اصل متن کا  ن—نسخے ہیں دِگرگوں    ں اور  یکساابعد کے زمانوں کے، غیر مکمل، غیر  بہت   یہ سب مخطوطات                          نتیجہ :                    

 قرآن اور  اسِناد    کا بنیادی فرق:                    حدیث بمقابلہ قرآن  (3( 

:  یہاں ایک نہایت اہم مگر عموماً نظرانداز کیا جانے والا نکتہ سامنے آتا ہے  

سنادی نظام موجود ہے حدیث کے پاس باقاعدہ اِ     

کہ:   ہر روایت کہتی ہے  

مگر                “ فلاں نے س سے مجھ سے فلاں نے بیان کیا، اُ  …” 

زنجیر نہیں       سلسلہ وار       اسِنادی        قرآن کے پاس ایسی کوئی      

تھا  کا  کوئی نظم بنایا و حجّت    نہ صحابہ نے قرآن کی آیات کے لیے اسناد •  

 نہ تابعین نے •

 نہ تبع تابعین نے  •

چنانچہ                 بھی  ،      کسی نے نہ پہلی دو صدیوں میں •  

(  کے طور پر پھیلا اور ہم تک پہنچا۔ متن   )مصحف                   روایت کے طور پر نہیں بلکہ ایک سلسلہ  وار    اسِنادی  ،  قرآن   Codex 

 "تـواتُ ـر" اور "عرض ه أخیره"         —     بعد  کے زمانے کی ایک   عقیدتی تشکیل “ (4( 
تصورات پیش کرتے   روایتی    کے لیے دو اور اس کی موجودہ  ہیئت  و  ترتیب  کو  توقیفی   یعنی ) الل  اور جبرئیل  سے مصدقہ(  جتانے  عام طور پر قرآن کی حفاظت  علمائے اسلام ،   

: ہیں  

 تواترُ  ◾

 عرضۂ اخیرہ  ◾

: بتاتی ہے کہ واشگاف طور پر  اس کی یکس نفی کرتی ہے  اور لیکن جدید تاریخی تحقیق   

کیے گئے طور پر ایجاد خاص میں  تیسری اور چوتھ صدی ہجرییہ تصورات   •  

ملتا  نہیں تک  ذکر  کوئی کہیں   پہلی ڈیڑھ صدی میں ان کا  •  

ہیں اور جوازی  بہانے      دفاعی    اعتقاد کے نہیں بلکہ   تاریخی شہادت تصورات   کوئی  یہ •  



23 
 

Page | 

23 

ُ صری   اس کا 

 
ہ
! پر نہیں   شہادت  عقیدے پر مبنی ہے، تاریخی   محض  کا دعوی   و صیانت  قرآن کی حفاظت:               و ا کہمطلب یہ   

   یاد رہے کہ              قرآن کی واحد اور   حقیقی  اسِناد :               صرف  مخطوطات    ہیں   ،                   ن  کہ رجال   ؟  (5( 

کہ:  پایا جاتا ہے    رائے بات پر تقیبا اتفاقِ  ت کے بعد         اسِ عصری قرآنی تحقیقا                          Manuscript Studies  

 قلمی مخطوطات  = ہیں   قرآن کی اصل اور واحد قابلِ تحقیق سند ✔

اسنادی دعوے    نہ اور                     ،   نہ تواتر    نہ قاری                   حافظ،    نہ                              ،           نہ راوی     

:     جب   بھی   لیکن یہ مخطوطات  

مکمل ہوں ن تمام  و ن •  

ہوں میل   اور بے  مختلف آپ میں  •  

سے تعلق رکھتے ہوں  ں بعد کے زمانو •  

نہیں رہتی۔ ہی  تک رسائی ممکن           یعنی  آوٹو گراف            اصل متن ،   تو    

 حتمی    طور پر  علمی   اور تاریخی     نتیجہ  (6( 

لین، مکمل اور مستند آٹوگراف
ّ
۔ بنا دیتی ہے  قابلِ تصدیق   ن معلق اور  اس کے نولی، تدوینی اور تاریخی بیانیے کو     ، موجودگکی عدم ِ    قرآن کے کسی او  Original 

Autograph  

لُ و موازنہ  ہو ہی نہیں سکتا ۔   نہ ہو، میسر  و دستیاب    جب تک اصل متن :            کیونکہ

ن 

 الوقت  متن کا  اپنے اوریجنل آوٹو گراف  سے  تقا
ُ
موجود  

ہے۔  سوال   اصولی  اور کلیدی    علمِ تاریخ اور متناتی تنقید کا  یہ محض عقیدے کا مسئلہ نہیں، بلکہ    

 (Academic Punchline) اختتامی علمی جمل 

 موجودہ  قرآن ،    ایمان   والوں    کے  لئے    تو   مستند    کتاب ہو سکتی ہے،                  مگر تاریخ کی      بے رحم کسوٹی     پر         اس کا متن آج بھی بے اصل، بے سند اور  بیچ ادھ کھڑا ہے  ! 

 (Footnotes) حوالہ جاتی فٹ نوٹ 

1.                 John Wansbrough, Quranic Studies: Sources and Methods of Scriptural Interpretation, Oxford 

University Press, 1977. 

اور بعد از نول تشکیل پر بنیادی اور کلاسیکی تحقیقی کام۔  ءقرآن کی تدوین، متناتی ارتقا  ↳  

2.                    Patricia Crone & Michael Cook, Hagarism: The Making of the Islamic World, Cambridge 

University Press, 1977. 

 ابتدائی اسلامی بیانیے اور بعد کی تدوینی تشکیل پر تنقیدی مطالع۔  ↳

3.              François Déroche, The Qurʾan: A New Introduction, Yale University Press, 2014. 

 قرآنی مخطوطات، رسم الخط، اور متناتی تنوع پر جدید اور مستند تحقیق۔  ↳



24 
 

Page | 

24 

4.             Behnam Sadeghi & Mohsen Goudarzi, 

“Ṣ anʿāʾ 1 and the Origins of the Qurʾan”, Der Islam, Vol. 87 (2012). 

 اور متناتی اختلافات پر اہم مقالہ۔  ↳

 

ٹ
 س
سئ
م
ل

 صنعاء پا

5.           Keith Small, Textual Criticism and Qurʾān Manuscripts, Lexington Books, 2011. 

 قرآنی متن کے مابین اختلافات اور مخطوطاتی شہادتوں کا منظم جائزہ۔ ↳

6.               Gerd R. Puin, 

“Observations on Early Qurʾan Manuscripts in Sanʿāʾ”, in The Qurʾan as Text, Brill, 1996. 

 استحکام پر تحقیق۔ ↳
ِ
 صنعاء کے مخطوطات میں تغیرات اور عدم

7.                  David Thomas & Barbara Roggema (eds.), 

Christian-Muslim Relations: A Bibliographical History, Brill. 

 ابتدائی غیر مسلم مصادر میں قرآن و اسلام کے ذکر کی نوعیت۔  ↳

8.                      Fred M. Donner, Muhammad and the Believers, Harvard University Press, 2010. 

 ابتدائی اسلامی تحریک اور بعد کی فقہی و عقیدتی تشکیل کے فرق پر تحقیق۔  ↳

9.         Arthur Jeffery, Materials for the History of the Text of the Qurʾān, Brill, 1937. 

 مختلف قرآنی مصاحف، قراءات اور متناتی اختلافات پر بنیادی ماخذ۔  ↳

10.            Nicolai Sinai, The Qurʾan: A Historical-Critical Introduction, Edinburgh University Press, 2017. 

 قرآن کے تاریخی پ منظر، متن، اور تشکیل پر جدید تنقیدی مطالع۔  ↳

11.             Yehuda D. Nevo & Judith Koren, Crossroads to Islam, Prometheus Books, 2003. 

 ابتدائی اسلامی تاریخ میں تحریری شواہ کی کمی پر بحث۔  ↳

12.                Harald Motzki (ed.), The Biography of Muhammad: The Issue of the Sources, Brill, 2000. 

 اسلامی مصادر کی زمانی تاخیر اور سندی مسائل کا تجزیہ۔  ↳

13.          Shady Hekmat Nasser, The Transmission of the Variant Readings of the Qurʾān, Brill, 2012. 

 قراءات، تواتر اور اسنادی نظام کی بعد ازاں تشکیل۔  ↳

 



25 
 

Page | 

25 

14.              Jonathan Brown, Hadith: Muhammad’s Legacy in the Medieval and Modern World, Oneworld, 

2009. 

 حدیث اور قرآن کے اسنادی فرق پر علمی وضاحت۔ ↳

15.            Angelika Neuwirth, The Qurʾan and Late Antiquity, Oxford University Press, 2019. 

 مذہبی ماحول میں رکھنے کی جدید علمی کاوش۔ Late Antique قرآن کو ↳

  مختصر علمی نوٹ : 

کو بنیادی  ہی    تسلیم شدہ ہے کہ قرآن کی تاریخ کو سمجھنے کے لیے عقیدتی دعووں کے بجائے مخطوطات، رسم الخط، اور متناتی شواہ امر  جدید قرآنی مطالعات میں اب یہ 

 حیثیت حاصل ہے۔ 

      قس            )          3    (                      —                   ذخیرۂ  حدیث  : 

 —   اسلام کا دوسرا بڑا       اور   اہم    ترین  ستون (2)۞  

ھ 256محمد بن اسماعیل البخری )وفات    — ری  البخ صحیح   (1(   

: حقیقت   

 (autograph)امام بخاری کے اپنے ہاتھ کا لکھا ہوا   •

میں کہیں موجود نہیں۔ بھر    دنیا  ،        یا ان کی زندگ میں تیار شدہ مکمل مخطوط   

: آج جو نسخے دستیاب ہیں وہ   

o  تیسری/چوتھ صدی ہجری کے بعد کے ہیں 

o   شاگردوں اور بعد کے نسخین کی نقلیں ہیں امام بخاری  کے  

o  مختلف روایتوں )روایۃ الفربری، روایۃ الحموی وغیرہ( پر مبنی ہیں 

: اہم نکتہ   

کے  ایک محفوظ مرکزی مخطوط  کسی     کہ  ہے   ن   منتقل ہوئی   ہم تک  یعنی  راویوں کی زنجیر کے ذریعے     کے طور پر  اسنادی روایت  دراصل     ،   ری  البخ صحیح  موجودہ   •

 ذریعے  سے؟ 

لین :      نتیجہ  •
ّ
مہ  یا ہم عصر مخطوط موجود نہیں      صحیح بخاری کا کوئی بھی اصل، او

ّ ل
س ُ

م

علمی حقیقت ہے! اوترمتفقہ    ،  اور یہ  ایک   

ھ 310محمد بن جریر الطبری )وفات    — تاریخُ الامُم والملوک   (2(   

: حقیقت   

: امام طبری کی تاریخ کا بھی  •  

o  آوٹوگراف   کوئی  autograph 

o  کوئی ہم عصر مکمل مخطوط 

 آج دستیاب نہیں۔ 



26 
 

Page | 

26 

: نسخے   ہ  موجود  •  

o  بعد کے ہیں   بھی    چوتھ/پانچویں صدی ہجری اور اس کے  

o   قاہرہ( میں نقل ہوئے         دمشق،            مختلف شہروں )بغداد،  یہ نسخے  

o   تطابق     متن کے درمیان واضح اختلافات 
ِ
پائے جاتے ہیں اور عدم  

: اہم نکتہ   

: طبری خود اپنی تاریخ میں لکھتے ہیں کہ امام   •  

“  
َ
م

ن نے وہی روایت نقل کی ہے جو مجھ تک پہنچ 
 
ئ

، تھ     

روایات کا مجموع ہے۔ محض    یعنی یہ کتاب تنقیدی تاریخ نہیں بلکہ ،        اس کی ذمہ داری راوی پر ہے، مجھ پر نہیں چنانچہ ،      

محفوظ نہیں۔ آج  کہیں  بھی    طبری کی تاریخ کا بھی کوئی اصل قلمی نسخہ  :                 نتیجہ   

ھ 218عبد الملک ابن ہشام )وفات    — السیرۃ النبویۃ   (3(   

: حقیقت   

 ابنِ ہشام کی اپنی کتاب کا بھی  •

o  آوٹوگراف   کوئی  autograph 

o   مخطوط قلمی    کوئی ہم عصر  

نہیں۔ ہی    دنیا میں موجود  آج     

: مزید یہ کہ  •  

o   و  تشکیل ِ کی    مواد  دراصل ابن اسحاق کی گم شدہ  یہ کتاب  ابن ہشام کی
َ

 

ن
ہے     

o   اعتراف کرتے ہیں کہ انہوں نے خود       ابن ہشام :  

دیا مواد حذف کر را  بہت سا   ▪  

تھیں  انُہیں نکال دیا نمناسب”  قبیح   اور    “  جو    کئی چیزیں  ▪  

و    متن کو نئے اسلوب میں   ▪
َ

 

ن
مرتب کیا از سرِ    

: اہم نکتہ   

گم شدہ    یہاں اصل متن )ابن اسحاق( بھی  •  

ن متن )ابن ہشام( بھی ترمیم شدہ نیا    اور   • َ
ّ
مدو  

لین     السیرۃ النبویۃ کسی بھی صورت میں :                 نتیجہ 
ّ
سکتی۔ کہل اتاریخی شہادت نہیں    براہِ راست او  

۔ اسلامی عمارت کے پیل پایے سمجھے جانے والے انِ تینوں حضرات کی کوئی بھی اصلی قلمی مخطوط کتاب آج دنیا بھر میں کہیں نہیں پائی جاتی مطلب یہ کہ ،      

ل ہرگز نہیں !!! 
ّ
 نتیجہ :           Secondary / Tertiary Sources                            اسِ صورتحال کو   علمی دنیا میں             "ثانوی یا  ثالثی  مصادر"    کہا جاتا ہے۔   مصدرِ او

(Primary Manuscripts & Transmission of Early Islamic Texts) 

مخطوطات اور ترسیل   — صحیح بخاری   (1(   



27 
 

Page | 

27 

1. Jonathan Brown 

Hadith: Muhammad’s Legacy in the Medieval and Modern World 

Oneworld Publications, 2009 

 کی عدم موجودگ پر واضح بحث۔  autograph بخاری کی اسنادی ترسیل، شاگردوں کی روایات، اور  ▶

2. Harald Motzki 

The Origins of Islamic Jurisprudence 

Brill, 2002 

 حدیثی مجموعات کے تدوینی مراحل اور بعد ازاں مرتب ہونے والے متون کی وضاحت۔ ▶

3. G.H.A. Juynboll 

The Authenticity of the Tradition Literature 

Brill, 1981 

 پر تنقیدی مطالع۔  transmission history بخاری سمیت حدیثی کتب کے  ▶

طبری   — تاریخُ الامُم والملوک   (2(   

4. Chase F. Robinson 

Islamic Historiography 

Cambridge University Press, 2003 

 مخطوطات کے فقدان پر علمی تجزیہ۔ autograph طبری کی تاریخ، اس کے مصادر، اور  ▶

5. Franz Rosenthal (Translator & Editor) 

The History of al-Ṭabarī (SUNY Series) 

State University of New York Press 

 دیباچہ میں واضح کیا گیا ہے کہ متن بعد کے مخطوطات پر مبنی ہے۔  ▶

6. Hugh Kennedy 

The Prophet and the Age of the Caliphates 

Routledge, 2004 

 ابتدائی اسلامی تاریخ کے متون کی تدوینی نوعیت پر گفتگو۔  ▶

ابنِ ہشام / ابنِ اسحاق   — السیرۃ النبویۃ   (3(   

7. Alfred Guillaume 

The Life of Muhammad (Translation of Ibn Ishaq/Ibn Hisham) 



28 
 

Page | 

28 

Oxford University Press, 1955 

 مترجم کے مقدمے میں اصل ابن اسحاق متن کے فقدان اور ابن ہشام کی ترمیمات کا اعتراف۔  ▶

8. Patricia Crone 

Meccan Trade and the Rise of Islam 

Princeton University Press, 1987 

 سیرت کے دیرینہ ماخذ ہونے پر سوالات۔  ▶

9. Michael Cook 

Muhammad 

Oxford University Press, 1983 

 سیرت کے ماخذوں کی زمانی تاخیر اور تاریخی مسائل پر مختصر مگر مؤثر بحث۔  ▶

 (Manuscripts & Early Islamic Textual History) عمومی  (4( 

10. François Déroche 

The Qur’an: A New Introduction 

Edinburgh University Press, 2019 

 ابتدائی اسلامی مخطوطات اور متن کی ترسیل کے اصول۔  ▶

11. John Wansbrough 

Quranic Studies 

Oxford University Press, 1977 

 اسلامی متون کے تدریجی ارتقاء اور تدوینِ نو پر کلاسیکی مطالع۔  ▶

12. Fred M. Donner 

Narratives of Islamic Origins 

Darwin Press, 1998 

پر تحقیقی بحث۔   ابتدائی اسلامی بیانیے اور ان کے    ▶  late crystallization  

 

  اسلامی  اہم  جیسی     السیرۃ النبویۃ   صحیح بخاری، تاریخ الطبری اور  :  جدید علمی تحقیق کے مطابق
لکُ
 ا
ُ
ا ت
 
ہ
ّ

م
ٹ  اُ

 

ی
، ُ

 
ہ
ہم عصر مخطوطات محفوظ نہیں                 یا    و ئےمصنفین کے ہاتھ کے لکھے 

       رہے، 

احل سے گزر مَرنویسی  کے سنادی، تدوینی اور نقلبعد کی صدیوں میں اِ بہت  متون   یہ          اور   

ہیں۔ پاس آج ہمارے کر اپنی موجودہ شکل میں   



29 
 

Page | 

29 

 

(Brown 2009; Robinson 2003; Guillaume 1955) 

 سیرتِ ابنِ اسحاق اور تاریخِ طبری  (3)                                ۞     

 ا سلام    نمی  عمارت کی بنیاد  جس سیرت  پر کھڑی ہے اس کے متعلق حیرت انگیز انکشافات! 

کی اصل کتاب کہیں نہیں   ( بن یسار    ابنِ اسحاق )محمد بن اسحاق     

نہ   
ّ
زمانے کا اصل    اپنے    اُس کے   وہ بھی        اور        ، روایت" ہے   کی اپنی طرف سے ترمیم و تبدیل شدہ ہشام  "ابن ِ وہ  سب    جو کچھ ہے     روداد  والی  تاریخی   کہلنا  اولین  مدو

 نسخہ نہیں 

تحریر بھی موجود نہیں اصل    کے اپنے زمانے کی                         طبری     (Al-Tabari)  

                          ؛ کردار تھے   اور کم تفصیلی میں محمد ایک دھندلے ء ابتدا  
َ
سیرت، حدیث، معجزات اور قانون کی بھاری    نہیں  اور عباسی عہد میں اُ                         ور میں محض ایک سیاسی حوالہ؛ اُموی د

میں بدل دیا۔ دات کی  افسانوی دیو کتھ اعتقا طاقت نے  سیاسی  انسان تھا، اسے  محض    تاریخ میں جو     دیوتا بنا دیا گیا۔   مقدس ترین     دنیا کا تہوں تلے    

  النبی   سیر یعنی :            جس                      نتیجہ :              
ُ
ور  ،      درحقیقت        کہا جاتا ہے وہ  ۃ

َ
ہے ۔  نکہ  تاریخ کی کوئی اصل اور معتبر  شہادت؟   تفصیلی داستان   ایک    میں بنائی ہوئی عباسی  د  

 فق      یعنی  شرعی مسائل    کا آغاز  (4)۞                       

لیت  فقہی 
ّ
 او
ِ
ایک بنیادی تاریخی مسئلہ   —  مصادر کی عدم  

لین 
ّ
علمی روایت کے طور پر پیش کیا جاتا ہے، مگر جب اس دعوے کو تاریخی و مخطوطاتی معیار پر پرکھا  آرہی  ایک  دور سے چلی    اسلامی فق کو عموماً  مسلسل، محفوظ اور او

سامنے آتا ہے۔   ء جائے تو ایک گہرا خلا   

َّف

 

صی
م
کتاب آج دنیا میں موجود نہیں۔                 ، خودنوشتہ ا نہحقیقت یہ ہے کہ اسلامی فق کے چار بڑے معماروں میں سے کسی ایک کی بھی اصل،  autograph 



30 
 

Page | 

30 

ھ( 150امام ابو حنیفہ )م   (1)  

کوئی بھی فقہی کتاب یا تحریری مجموع براہِ راست محفوظ نہیں۔   کی جانے والی    ابو حنیفہ کی طرف منسوب  •  

: ہمیں صرف ،      ان کی فق   •  

o  ( ،  حسن بن زیاد  بعد کے شاگردوں )ابو یوس، محمد الشیبانی  

o  کے ذریعے ملتی ہے۔ ء     اور اس سے بھی بعد کے فقہ  

ہے۔ فصل   کی    ں  یعنی فقِ حنفی ابو حنیفہ کی نہیں بلکہ بعد کی تدوینی روایتو  •  

ھ( اور الموطا   179)م    بن انس     امام مالک  (2)  

ل موجود نہیں۔  •
ّ
 او

 

ه

 

خ

س

 

ن

 موطا   کی کوئی اصل کتابت شدہ 

: موطا   کے  •  

o  ہیں پائے جاتے     “روایتی نسخے”    النوع     درجنوں مختلف  

o   ہیں جداگانہ  جن میں احادیث، فقہی آراء، ترتیب اور ابواب تک  

ورِ   •
َ
: تحقیق کے مطابق   کی  جدید د  

o     جو دہائیوں تک  بدلتا   اور  حذف و اضافوں سے جوجتا رہا   ہے     ایک ارتقائی متن دراصل         موطا ، evolving text 

ھ( 204فعی )م  الشا   محمد بن ادریس    امام  (3)  

: شافعی کی فق ہمیں  •  

o  الرسالہ اور    

ُ

۔  مگر  الام کے ذریعے ملتی ہے   کتاب  

o  لین
ّ
تو پائے ہی نہیں جاتے   دات  مسّ   ان کتب کے او  

o   ۔   مزید یہ کہ   : نقل نویسی پر مبنی ہیں ان کی    موجودہ متون بعد کے نسخوں اور  

o   ۔ میں تشکیل پاتی رہی کے زمانوں     فق بعد      خود اس بات کا ثبوت ہیں کہ     شافعی کے قدیم اور جدید اقوال امام   

ھ( 241امام احمد بن حنبل )م   (4)  

: احمد بن حنبل نے  •  

o  روایت کرنے کو ترجیح دی   زبانی     فق کو لکھنے کے بجائے  

"،   خود انُ کی تصنی نہیں مسند احمد امام  احمد  سے منسوبہ مشہور  کتاب  "  •  

o  ت ہیں  کی جمع کردہ روایا اور معتقدوں     شاگردوں    ان کے   بلکہ  

: کے   امام احمد   •  

o  کوئی ذاتی فقہی دفاتر 

o  سرے سے موجود نہیں۔ کوئی مرتب شدہ قانونی متن    ،  

 (Methodological Conclusion) نتیجہ  تحقیقی 

: چند نگزیر حقائق سامنے آتے ہیں بت اختیارانہ      اس پورے منظرنمے سے    



31 
 

Page | 

31 

کے ہاتھ کا لکھا ہوا موجود نہیں مصنّف      / اسلامی فق کا کوئی بھی بنیادی متن اپنے مؤسس   .1  

:    فقہی مواد  .2  

o  بعد کی صدیوں میں 

۔  تحت مرتب، منتخب اور منضبط کیا گیا کے     مکتبوں اور ریاستی سرپرستی عقیدتمندوں ،    شاگردوں،   .3  

،                 درحقیقت :   فق   

o  براہِ راست “نبوی” یا “صحابی” عہد کی دستاویز نہیں 

o   کی پیداوار ہے   ؤں   سیاسی فض   اور بلکہ عباسی دور کی علمی  

 :لہٰذا  .4

o   کے بجائے   الہامی یا قطعی تاریخی نظام فق کو  

o  ایک ارتقائی، انسانی اور تدوینی روایت کے طور پر سمجھنا زیادہ علمی ہے 

اور یہی نکتہ اس کے تاریخی مطالعے کی بنیاد ہون   — ”یہ کہنا زیادہ درست ہوگا کہ اسلامی فق “محفوظ حالت میں منتقل نہیں ہوئی”، بلکہ “بعد میں تشکیل دی گئی  ��

 چاہیے۔ 

 منتخب اہم حوالہ جات  

• Joseph Schacht, The Origins of Muhammadan Jurisprudence, Oxford 

• Wael B. Hallaq, The Origins and Evolution of Islamic Law 

• Harald Motzki, The Formation of Islamic Law 

• Patricia Crone, Roman, Provincial and Islamic Law 

• Jonathan Brown, Hadith: Muhammad’s Legacy in the Medieval and Modern World 

• Christopher Melchert, The Formation of the Sunni Schools of Law 

! بعد میں لکھا، گھڑا، ترتیب دیا گیا مواد ہے کا پورا  ے پور ، یعنی  ،اسلام کا فقہی مواد            نتیجہ :        

 اسلامی تاریخ کے    شروعاتی  اور  بنیادی مراکز    سمجھے جانے والے   مقامات،    آثار   ،    واقعات  تک رسائی    بالکل    صف  (5)۞  

                  ،  جن کے گِرد  اسلام کی ساری تاریخ   گھومتی ہے   ہیں محور  فیصلہ ک      جگہیں وہ ت کے مطابق مکہ، مدینہ، بدر، اُحد، خندق، خیبر، حنین، یمامہ، موتہ اور یرموک جیسی اسلامی روایا 

: جہاں   

مذہبی تحریک نے جنم لیاایک عظیم  •  

 معرکہ ہائے حق   و   باطل   چلتے رہے  •

اقتدار قائ ہوا  اور  مذہبی  سیاسی •  

داغ بیل پڑی    کیو ثقافت   ایک نئی تہذی •  

و ر تاریخی جغرافیہیعنی آرکیا لوجی ،       لیکن جب ان مقامات کو آثارِ قدیمہ

 

سٹ
ہ 

 و  ریری ریکاڈز کی       اور معاصر تحریری شواہیکل  جیوگرافی،     
ی

 

ئ

 

ن

کسوٹی پر پرکھا جائے، تو یعنی   کو

  ایک غیر معمولی اور 
کُ

 امر یہ ہے کہحیران 

 

: ن : تعجّب انگیزحال احوال سامنے آتے ہیں   



32 
 

Page | 

32 

: مقامات پرمحوری   ویں صدی( سے متعلق ان تمام 8اوائل –ویں7اسلام کی پہلی ڈیڑھ صدی )  

شناخت آثارِ قدیمہ موجود نہیں  کوئی قابلِِ    

انسکرپشن   نہیں        یا  نوشتہ، کتب  ہم زمانہ    کوئی     

 ،عبادت خانہ   مسجد   یا    کوئی  
َ
جا سکے        ور سے جوڑا جس یقینی طور پر ابتدائی اسلامی د  

( نہیں،  مدرسے کوئی شہری انفراسٹرکچر )سڑکی، بازار، دفاتر    

نہیں زریکارڈ علمداری  کے  کوئی مالی، فوجی یا انتظامی     

 و ریری اسلامی  دستاویزات نہیں  کوئی   
می

 

ت

 

ب

معاصر  یعنی  کو   

   ابنارم انوملی  یعنی غیرِ معمولی بے ظابطگی  سمجھا جاتا ہے۔  اسے ایک نہیں، بلکہ علمِ تاریخ میں  یا حادثہ   یہ خاموشی محض اتفاق

کیوں غیر معمولی ہے؟  آخر  — یہ بے ظابطگی    آثارِ قدیمہ کی   

: ضرور چھوڑے ہیں، مثلاً        مادی آثار تو  میٹیریل کلچر   یعنی   تحریک نے اپنے پیچھے کم از کم کچھ نہ کچھیا سماجی  بڑی مذہبی یا سیاسی چھوٹی    دنیا کی ہر    

 سکےّ   کتب، عبرانی →یہودیت  •

 

ٹ
 س
ئ

 

ی
ک

ی لہ ،  بیت 
ف

 

ن

   ،  بیت 

نوشتے اصل   لاطینی/یوننی ،   کیتھڈرل    کلیسائیں، علامتی، صلیبی →مسیحیت  •  

  ، بہی کھاتےدفتر سکے،  کتب، شاہی  →ساسانی و بازنطینی سلطن  •

: لیکن اسلام کے بارے میں، خاص طور پر  

: مدینہ اور                          مکہ •  

o  
َ
یا تحریری شہادت نہیں ،   سج دھج ، ور کا کوئی واضح شہری نقشہ قبل از عباسی د  

: جنگی مقامات )بدر، اُحد، خندق( •  

o  نہیںیا مابعد اثرات    یا فوجی باقیات ،  کوٹلہ    کسی بھی جنگ کی معاصر نشانی، خندق، قلعہ  

:  فتوحات کے مراکز )یرموک، موتہ(روایات  میں  نقل  شدہ   •  

o   یا سرکاری علام نہیں بھی انسکرپشن      کوئی اسلام سے منسوب   

: کو جنم دیتی ہے کہ  و اعتراض     یہ صورتحال اس سوال  

سراغ کہاں ہے؟ اور   طبعی    اگر واقعی یہاں ایسی عظیم اور فیصلہ ک تاریخ رقم ہوئی، تو اس کا مادی   

“یا  اسلام کی   ساک صدی                 یا        خاموش صدی کا تصور”    جدید محققین اس مظہر کو اکثر     

کے عنوان سے بیان کرتے ہیں۔                        •  “The Archaeological Silence of Early Islam 

 ور تاریخی  اور   آثارِ قدیمہ کے اعتبار سے بالکل خاموش  ہے 
َ
 ور کو نہایت فعال، انقلابی اور فیصلہ ک بتاتی ہیں ،                   وہی د

َ
 اس سے مراد یہ ہیکہ:                    اسلامی روایات جس د

ہے کے بھی  غیر موافق  بلکہ تاریخ نویسی کے عمومی اصولوں  ،   سے ٹکراتی ہے ں ت کے داخلی بیانیواسلامی روایا یہ کہ   نہ صرف:              خاموشی سکتہ  و   یہ •  

                            اسلام )ابتدائی دور( بمقابلہ دیگر بڑی تہذیبی                          تقابلی جدول  •



33 
 

Page | 

33 

( تقابلی پہلو )  ویں صدی( 8اوائل  – ویں 7)             اسلام    

دیگر تہذیبی )یہودیت، مسیحیت، یونن، روم، فارس، مصر،  

 ہندوستان، چین( 

 وافر ہمزمانہ متون، کتب، فرامی، صحیف    کوئی محفوظ شدہ اصل متن موجود نہیں   (Primary Texts) ہمزمانہ تحریری مصادر 

 بانی یا مرکزی شخصیت کا آٹوگراف 

(Autograph) 

 نب محمد سے منسوب کوئی تحریر محفوظ نہیں   

بدھ، افلاطون، اشوک، رومی قیصران، چینی بادشاہوں کے     

 متون/فرامی 

 معابد، شہر، کتب، سکے، قبریں، عمارات    مکہ، مدینہ، بدر، احُد وغیرہ خاموش    (Archaeology) آثارِ قدیمہ 

 (Inscriptions) نوشت جات / کتب 

پہلی صدی ہجری سے کوئی واضح اسلامی   

 کتب نہیں 

 عبرانی، یوننی، لاطینی، فارسی، سنسکرت، چینی کتب   

 ہر تہذی کے سکے مذہبی و سیاسی شناخت کے حام     ابتدائی اسلامی سکے مذہبی شناخت سے خالی    (Coinage) سکے 

 Early Religious) عبادت گاہیں 

Buildings) 

 معابد، کلیسا، پاگوڈا، زگورات، اسٹوپاز    پہلی صدی کی یقینی مسجد موجود نہیں  

 رومی قوانی، فارسی دفاتر، چینی سالنامے     کوئی ہمزمانہ سرکاری دفتر یا رجسٹر نہیں    قانونی و انتظامی ریکارڈ 

 جنگی مقامات کے آثار 

کوئی مادی   —بدر، احُد، خندق، یرموک   

 نشان نہیں 

 یوننی، رومی و فارسی جنگی مقامات محفوظ    

ء سالہ نمایاں خلا    150تا     100        (Continuity) تاریخی تسلسل  مادی تسلسل اور  تحریری  لگاتار        

یکبارگ  ترتیب زیادہ تر عباسی دور میں      روایت کی تدوین   عہد بہ عہد تدریجی تدوین     

 متعدد آزاد و بیرونی ذرائ     نہ ہونے کے برابر    غیر مذہبی ہمزمانہ شہادتیں 

کمزور نہایت    ثبوت مگر   بیانیہ مضبوط،         بیانیہ بمقابلہ ثبوت   بیانیہ اور ثبوت ہم آہن         

 (Analytical Summary)  کا خلاصہ تقابلی نتیجے  •

چھوڑ گئی ہے   تحریری، مادی اور جغرافیائی شہادتیں دنیا کی ہر تہذی اپنے ابتدائی دور کی   •  

ورِ     سوائے ابتدائی   •
َ
 حتمی  اور    ں تاریخ کا سب سے جہا                ،   اسلام کے د

کُ

 فیصلہ 

 

میں   خاموشی  ایک  عجب  آثارِ قدیمہ اور ہمزمانہ تحریری شواہ کے اعتبار سے  زمانہ           ن

  ڈوبا ہوا ہے۔

۔ کے سہارے  چھوڑ   ڈالا   ں  روایتو زبانی    صرف  کو    ماضی     زمانۂ     اسلام نے اپنے جبکہ                          ” “ اور آثار میں    ، نقوش      تحریر لکڑی ،   دیگر تہذیبی اپنے ماضی کو پتھر،  

  چھوڑ گئی 

 (Scholarly Explanations) ممکنہ   علمی  توضیحات 



34 
 

Page | 

34 

( 1)  اسلامی روایات کی بعد ازاں تدوین  Late Formation of Tradition 

َ    ، ، جیسی کہ وہ آج ہمارے پاس ہیںکی روایات      اسلام               :علمی رائے یہ ہے کہ اور  معتبر     جدید محققین کی ایک مضبوط 
ع

د ِ 
 
ل کی براہِ راست عکاسی نہیں     نبوی     ہ

ّ
کرتیں،  یا صدرِ او  

تاریخی تشکیل ہے۔ جدید گئی ایک     رنگ میں رنگی  اور تقدیسیشدہ     منظم و   بلکہ بعد کی صدیوں میں مرتب  

: کے مطابق  معتبر علمی  رائے  اس   

: تک بھی  پہلی اور دوسری صدی ہجری  •  

o یعنی     کی  شکل میں                   وِڈکسی  فلو         مذہبی بیانیہ 

ّ

ی 
ش

اور ڈاواں ڈول تھا  ا ل   

o    واقعات کی کوئی واحد متفقہ صورت موجود نہ تھحادثات  و  

: کے آتے آتے  تیسری صدی ہجری  •  

o میں ڈھالا گیا   اور مقدس شکل  ، منظم    کو مرکزی، مربوط  ماضیہ   تِ روایا  

o  درست تاریخ” قرار دیا گیا  چُن کر   ایک کوصرف  بیانیات میں سے اور دِگر گوں   مختلف“  

: ن محققین کے ہاں نمایاں ہے اِ خاص طور پر             ،    یہ موقف   

• John Wansbrough — Qur’anic Studies 

• Patricia Crone — Meccan Trade and the Rise of Islam 

• Michael Cook — Hagarism 

بعد کے عقائ اور سیاسی تصورات کو ماضی میں منتقل کر دینا۔یعنی                    پیچھے  کی طرف  پھینکنا             یا   ریٹرو جیکشن    ہے:        حصبیشتر    ت کا ان کے مطابق اسلامی روایا                    

                            )2)  (Alternative Geographic Origins)                 یا سرزمی   سرگرمیوں کا مختلف جغرافیہ کی  شروعاتی    اسلام  

: کرتے ہیں کہ بیان   محققین اس سے بھی آگے بڑھ کر یہجدید  کچھ   

جغرافیائی خطے میں وقوع پذیر ہوئیں۔  دوسرے  کسی           مدینہ کے بجائے–موجودہ مکہ،      اسلام کی ابتدائی تبلیغ، عبادات اور مرکزیت  

: اس ضمن میں خاص طور پر دو نم سامنے آتے ہیں  

 Yehuda D. Nevo (الف)

: آثارِ قدیمہ اور کتبوں کی بنیاد پر یہ موقف اختیار کرتے ہیں کہ •  

o ساتویں صدی کے عرب مذہبی اظہار میں:  

 اسلام” بطور مکمل نظام واضح نہیں“تھا  ▪

غیر نمایاں ہےبالکل   مکہ کا کردار موجودہ   ▪  



35 
 

Page | 

35 

ان کے  •

:مطابق  

o      عرب میں

،  توحیدی  شناخت   

o   رفتہ رفتہ

 تشکیل پائی 

o  بعد میں اسے

مدینہ –مکہ  

o  سے منسوب

 کیا گیا

 Dan Gibson (ب)

: جغرافیائی تجزیے کی بنیاد پر یہ دلیل دیتے ہیں کہ •  

o  بلکہ شمالی  تھے مکہ کی طرف نہیںموجودہ  ، ابتدائی قبلے ،  

o  ۔ تھے سمت جنوبی شام کییعنی     عرب  

:   نتیجتاً •  

o مکہ کی مرکزیت بعد میں قائ کی گئی 

o تھ ہوئی میں  جغرافی دوسرے  کے بجائے کسی ینہمد–موجودہ مکہ تشکیل  ابتدائی اسلام کی  

o  ۔  دیا” کرو  مرتبط      “مرکوز وہیں        کو  بنا کر ماضی  نیہبیا مذہبی یکو مرکز ینہمد–مکہ نے بعد میںخلافتِ عباسیہ    پھر  

o     کے   یساور تقد تتوسیعا ات،کو تعمیر نیےبیا اسی چلے آرہے       انتظامات نے ستییار  یداور آخرکار جدکے طویل  دورانیے  نے   سلطنِ عثمانیہ

۔ کر دیا مستحکم ترمزید    یعےذر   

:   تاہم  متنازع ضرور ہیں، تجاویز               اور        یہ آراء   

! علمی ماڈل فراہم کرتی ہیں   اور قابلِ  فہم    ایک متبادل           کے لیے   تصری   و  وضاحت    کی    ں   اور جغرافیائی خاموشی        ں، ابتدائی آثار، قبلہ جاتی بے ربطگی     تجاویز   ہیں  جو     یہی وہ   

 (Abbasid Reconfiguration of Sacred History)                   تاریخ کی ازسرِنو تشکیل محورِ       مدینہ –عباسی دور میں مکہ (3             (

: اکثر جدید محققین اس نکتے پر متفق ہیں کہ  

“سرکاری بیانیے” کی شکل اختیار کرتے ہیں۔ و مربوط   ایک منظم           تاریخ، سیرت، حدیث اور فق  کی  اسلامجب                   مرحلہ ہے مرکزی   وہ  ہی       دراصل       عباسی دور   

: کے نمایاں پہلومرحلے اس   

: کو         مدینہ  اور            مکہ  •  

o  واحد مقدس مرکز کے طور پر پیش کرن 

: نب کی زندگ کو •  



36 
 

Page | 

36 

o  ،قانون داں کے قالب میں ڈھالنا  اور                  فاتحجنگجو ،  ریاست ساز  

: س کو فضئل اور تقدّ     نس،  •  

o  ی میسی  سے جوڑن   سیاسی مشروعیتسرکار کی

 

خ ئ ت
 
لت

یعنی    

:   یہی وہ دور ہے جہاں  

کی   "السیرۃ النبویۃ"   ابن ہشام •  

" الرسل و الملوک یختارکی    " طبری امام  •  

 تمام محدثین  سے منسوب  حدیثی کتابیں  بشمول   •

صِ

ہ    خا ح
ّ

 

ی
شِ

 

نپید ہیں۔   یکس    کے اصل آٹوگراف متون کتابوں      جبکہ ان        جیسے متون سامنے آتے ہیں،   

سے بھر دینا  ں   بیانیو خود ساختہ     خاموشی” کوخلاء  اور  کے تحت “ تقاضوں  مذہبی  اور سیاسی  (4(  

یعنی  —دو صدیوں کی تاریخی خاموشی  ئے  اسلام  کے ابتدا  

 آثارِ قدیمہ کی عدم موجودگ  •

کمی  شدید  زمانہ غیر اسلامی حوالوں کی ہم •  

کا فقدان ز تحریری ریکارڈ  •  

۔ ء کو  جنم دیتا ہے خلا    گمبھیر  ایک    

ء : عباسی ریاست کے لیے یہ خلا   

پیچیدگ    بڑی  مذہبی وحدت کے لیے •  

کے لیے خطرہ اور  استواری   سیاسی استحکام  •  

حق میں  ایک بہت بڑا  نقص تھا   مشروعیت کے    جواز    اور خلافت کے •  

  باقاعدہ  طور پر  سےں   معجزات اور نسبی بیانیوہزارہا   ، مقدس  تبرکات ت،  روایا      نخلاء کو   ،      بوقلمواندھیرے اور     خاموشی  عجب  اس :                چنانچہ
کِ
ی ا  گیا۔پُر   

  غیر معمولی و  حساسیت  کی شدت  دخل     عملمیں    اسِ قبیل کے تنظر  کے اصولی  دعووں   اور  اس کے   اسلام تاہم       ،           منفرد نہیں،کوئی     تاریخ میں  دخل   ،   عملاسِ قبیل کا  

 جامع         نتیجہ        (Synthesis)  !ہےہوجاتی 

: جدید علمی تحقیق کی روشنی میں یہ کہنا بے جا نہیں کہ  

 ابتدائی اسلامی تاریخ  .1

۔بلکہ بعد کی تدوینی روایت پر قائ ہے براہِ راست محفوظ متون پر نہیں،  

                                   مدینہ کی مرکزیت–مکہ

۔ سیاسی تشکیل ہو ایک   اور  طور پر   تدریجیکہ  عین ممکن  ہے    

فی  الواقع   عباسی دور  .2  

۔ ” کی حیثیت رکھتا ہےدورانیے تشکیلی  غیر معمولی  اسلامی تاریخ کے “ .3  

خاموشی گھنگھور   ماضی کی  .4  



37 
 

Page | 

37 

۔ نظرانداز نہیں کیا جا سکتاہرگز بھی    جس   تاریخی شہادت ہے،اور نقابلِ  تردید   خود ایک اہم بذاتِ    .5  

ل   ہیں     یہی  

ل
عِ

   : کرتی ہیں کہ وہ و ما  مور      محققین کو مجبور  علمی      جدید جو      وہ اسباب  و 

!  جائے پڑھا نئے سرے سے      کی اساس پر   دوبارہ    منہ    تحقیقی    تاریخی، متنی اور آثارِ قدیمہ کے             مسلّمات کے بجائے   اور اعتقادی      ایمانی          ت کو اسلامی روایا   

رسولِ اسلام صلى الله عليه وسلم کی قبر ہے  تو     اسلامی متون کے مطابق    اسِ بارے میں  موروثی               ؟     نمی گنبد کی تہہ میں کیا ہے اور کون ہیں القبة الخضراء                       مدینہ میں  شہرِ موجودہ  

ا ب بھی دفن ہیں 
ّ
ط

 

خ
ل

،  موجود نہیں  ثبوت  یا ایپی گرافک        جیک آرکیولو   —   اور غیر مذہبی    بیرونی ، آزاد ،  کوئی  ہم زمانہ    مگر اس کا  ۔       اور اُن کے ساتھ ابوبکر صدیق اور عمر بن ا

ء  میں    عثمانی    1817بوسیدہ لکڑی کا ایک مستطیل نما         ڈھانچہ تھا ۔       ،   ،  ابتدائی کئی صدیوں تک   یہ حجرہ      تعمیر ہے حال کی    وہ تو ابھی  ہے  دکھائی  دیتی  آج    " گنبد "سبز    اور جو 

 دیگر      ۔ حیثیت عطا کی      سلطان محمود ثانی    نے اسے سبز گنبد  کی 
ِ
ٹھوس ثبوت )مثلاً کسی    اور    واضح، قطعی اور اس تدفی کو لیکر  کوئی      غیر مسلم ذرائ میں اس مقام  معاصر                 : بالفاظ

غیر مسلم  ما  خذات        عربوں کے  معاملات پر نظر    ہم عصر   اس کی جگہ   کا تذکرہ  نہیں پایا جاتا(۔     یا قبر  اس     میں    یا کسی تقویم         یا خارجی معاہے   سرکاری نوٹ / رجسٹر    فوجی 

و ئے تھے،     ُ

 
ہ
کم  روضہ  ساتویں صدی میں موجود ہوتا  تو    یا              حجرہ    گاہی  مدینہ نمی شہر  میں اگر واقعی    کوئی مخصوص مقدس قبر،    یا کسی  معروف نب کا مدفن ،    یا کوئی  زیارتی     رکھے 

                                    متوقع تھا۔   عین     میں اس کا ذکر آن تاریخی طور پر مِن کسی ایک غیر مسلم مُ    از کم 

Yehuda D. Nevo & Judith Koren, Crossroads to Islam 

• Patricia Crone & Michael Cook, Hagarism 

• Fred M. Donner, Narratives of Islamic Origins 

• Dan Gibson, Qur’anic Geography 

• Robert Hoyland, Seeing Islam as Others Saw It 

• G. R. Hawting, The Idea of Idolatry and the Emergence of Islam 

— نہ سکی۔بچ علام   اور ہمزمانہ  جس سے کوئی معاصر  صدی” تھ   اور گمنام   خاموش بالکل    اسلام کی اولین ڈیڑھ صدی “ ایسا لگتا ہے کہ   یعنی            نتیجہ :         

 (Constitution of Medina)  (میثاقِ مدینہ      ) 6(  ۞ 

   تحریری آئین تھا، جو نب صلى الله عليه وسلم نے مدینہ میں لکھوایا۔  اولین  جاتا ہے کہ یہ    کہا     :    ے  میں  دعو 

:   ریخی حقیقت مگر ،  تا   

  (Original)   مخطوطہ موجود نہیں   میثاقِ مدینہ کا کوئی بھی اصل  •

o  کسی میوزیم میں نہ  

o  نہ کسی لائبریری میں 

o نہ کسی ساتویں صدی کے مجموعۂ دستاویزات میں 

ل      یہ متن ہمیں  
ِ
کہاں سے ؟ م  

: سب سے قدیم حوالہ •  

o  ( ء767ھ / 150وفات  )    ابن اسحاق    

o  بلکہ  ،  اپنی اصل کتاب میں نہیں وہ بھی  

o و  ء( کی تدوین 833ِھ / 218)وفات   ابن ہشام
َ

 

ن
کے ذریعے    



38 
 

Page | 

38 

o     ِہے۔  ء سال کا خلا   200– 150کم از کم       ء( اور تحریری روایت کے درمیان622واقعہ )یعنی  :               حدوث  

و ا   پایا جاتا      کوئی    اصلی اور بنیادی  ماخذ نہیں   نمی  شے   کا       میثاقِ مدینہ                       نتیجہ :       ُ

 
ہ
ہے!   ایک روایتی متن محض    یہ     بلکہ  بعد میں لکھا    

 (Letters to Kings) رسول الل کے نم    سے منسوب    کیے گئے   خطوط  (7)۞  

:  یہ خطوط منسوب کیے جاتے ہیںفخریہ انداز  میں     عام طور پر   

سے قیصرِ روم •  

سے  کسری  ایران  •  

سے نجاشی حبشہ •  

سے  مقوقس مصر •  

نوں سے دیگر حکمرااور  •  

۔۔۔  مگر  ہیں۔اور سلام   محفوظ بالکل  تھ، اور یہ آج بھی  مبارک ن پر مُہر ِیہ خطوط رسول صلى الله عليه وسلم نے لکھوائے، اُ :                         ہے کہ       دعوی    

کے بعد  : پڑتال       جانچ   اور علمی       تاریخی   

 )الف( اصل مخطوطات؟ 

 کوئی بھی خط ایسا نہیں جس ساتویں صدی کا یقینی اصل کہا جا سکے  •

: کھائے جاتے ہیں جو نمونے دِ  •  

o  ہیں   بعد کی نقلیںوہ یا تو  

o  ہیں خوشنویسی  کی وصلیاں    /   خطاطی  یا    

 

 )ب( مُہرِ رسول؟ 

:   ہےلکھا ( محمد رسول الل )  پر  جس مُہر •  

o   نہیں ہی    ہم عصر تصدیق شدہ مثال موجود  اس کی کوئی  

o جو مُہریں یا نقوش دکھائے جاتے ہیں  :  

کے ہیں   دواربعد کے اَ بھی    س کے  عباسی یا اُ وہ  ▪  

! ہے پایا جاتا    رائے  اختلافِ علمی    سخت  ان کی نسبت پر  ▪  

 میوزیمز میں موجود اشیاء  —     ان  کی  حقیقت کیا ہے؟ 

کہ :  اکثر کہا جاتا ہے  

“ یا دیگر میوزیمز میں ہیں  دمشق      ، تاشقند    یہ خطوط استنبول، قاہرہ،  ” 

یہ اشیاء کہ  :       حقیقت کڑوی     

o  بلکہ    اصل خطوط نہیں    ،  

یا      عقیدتی آثار ہیں   روایتی نمونے یا       بعد کی صدیوں میں تیار کردہ نقول ▪  devotional relics  

o  مرویات پر مبنی بازِتخلیقیا  (reconstructions) 



39 
 

Page | 

39 

(   کلام )خلاصۂ                                                 مؤقف علمی     جدید محققین کا    

کے مطابق :  جدید تاریخ نگاری   (Critical Historiography) 

 نہ میثاقِ مدینہ کا اصل نسخہ  •

کے اصل مخطوطات مراسلت نہ بادشاہوں کے نم  •  

ہم عصر شہادت کوئی  نہ ان پر موجود مُہر کی  •  

کا حص ہیں،   ساتویں صدی کے  اولین مصادر نہیں !    بعد کی اسلامی روایت  دراصل   یہ سب                         Later Islamic Tradition  

:   جو اکثر نظر انداز کیا جاتا ہے         ( اہم سوال   ) 

نب صلى الله عليه وسلم نے باقاعدہ خطوط لکھوائےاگر     •  

کیا قائ  مختلف عالمی طاقتوں سے رابطہ  •  

،     تو  ہوتی   سفارتی ریاست قائ کی اور ایک سیاسی دینی کے ساتھ ساتھ   •  

 ،     مصری پاپائرس ،      مغربی ریکارڈز ،  لاطینی    ، پاپائی  ،     عبرانی / یہودی ریکارڈز ،      آرمینی مزمنہ نگاری ،     عیسائی ریکارڈز   ، سریانی ،  ساسانی ،  قبطی ، حبشی ،   بازنطینی  •
فا ئی  نبطی، صِ

تو     واقعی موجود ہوتے   اگر   کی عالمی دعوت، سفارتی خطوط، اور سیاسی اثرات   )ابن  عبد  الل  (   اگر ساتویں صدی میں محمد نیز       ،   چینی ریکارڈز ،      اور ثمودی کتب 

کائنات    ی یر اور متنع تحر   وسی    کی   ی صد   یں ساتو المختصر :            — خاموش نہ رہتی ، کبھی  جو بیرونی دنیا پر گہری نظر رکھتی تھ ،    ہندوستان جیسی تحریری تہذی 

سے منسوب سفارتی خطوط، میثاقِ مدینہ، یا دعوتی مراسلات کا ہم عصر غیر  )ابن عبد الل(    محمد  ۔۔۔   واقعہ قلم بند ہو رہا تھا     یا ہر چھوٹا بڑا   قصہ     جہاں — میں 

ی ا  ہی نہیں جاسکتا !     سے   ہے جس   تاریخی دلیل ایسی    ایک  واشگاف انداز میں بذاتِ  خود     محض اتفاق نہیں، بلکہ     اسلامی ریکارڈز میں مکمل فقدان 
کِ
انکار   

۔ " نہیں   ہرگز   تاریخ کے لیے   مگر   ،  علمی   ایمان کے لیے روایت کافی ہو سکتی ہے "                کہ :       ضروری ہے   نہایت  بھی      سمجھنا    کو   فرق   نیز ،   اس   •  

صدرِ اول کی    کہ  ہے، ن کھڑا روایات پر    درجے کی    تیسرے بلکہ   دوسرے  تاریخ کی واحد بڑی روایت ہے جس کا پورا علمی ڈھانچہ  سجھا جاتا ہے، یہ    اسلام  جس آج                                  نتیجہ:  

؟ اصل شہادتوں پر   

و ئی  یہ  ُ

 
ہ
ی 

 

 ھت
ت
ُ

چ 

: حقیقت تین نکات میں سمٹتی ہے  

فّ   )قرآن، حدیث، سیرت، تاریخ، فق( کے اصل  کے ذرائ                     علوم  کلیدی   اسلام کے تمام  

 

صی
م
۔ نپید ہیں    سرے سے    مخطوط ا نہ  اور   

: کے پاساور ثقافتوں  جبکہ دوسری تہذیبوں   

ہیں   تختیاںٹھوس  •  

ہیں   ستون گچھ  اور پتھر کےقوی ہیکل   •  

ہیں   جات    نوشتدیواری اور چٹانی  •  

ہیں   صحیف قلمی  اور ابتدائی  اصل •  

ہیں  امیسرکاری فر •  

ہیں  قدیمہہائے   آثارٹھوس  •  

و الے ،   معابد •

ِ

 

ش
اور زیارت گاہیں  ہیں ، یعنی سب کچھ محفوظ ہے     

ا ا"بلیک ھول "           لحاظ سے کے     تاریخ علمِ     — سال   200– 150یعنی ،                  ابتدائی دور یہ      اسلام کا  

 

: کے بارے میں ء اس خلا  ہے۔   کہلت     Black Hole   



40 
 

Page | 

40 

یہودا ڈی۔ نیوو                         • Yehoda D. Nevo 

 Patricia Crone         پیٹریشیا کرون                             •

 Gerd R. Puinگیرڈ آر۔ پوئن                    •

مائیکل کُک                                                • Michael Cook 

جیرالڈ آر۔ ہاٹنگ                                • Gerald Hawting 

•                                               

 

ن

 س
گئ

ڈین  Dan Gibson 

فریڈ ایم۔ ڈونر                                   • Fred Donner 

ی کا  نوئرورتھ                         •
خ ل

 

ب ت

ا Angelika Neuwirth 

•     

 

د

 

 ی
لئ

 

ن
 Robert G. Hoylandرابرٹ جی۔ ہو

جان وینزبرو                             • John Wansbrough 

 Stephe J. Shoemakerاسٹیفن جے۔ شومیکر   •

 Nicolai Sinaiنکولائی سینائی                   •

ورِ جدید کے  کی نشاندہی کی ہے۔                       "بلیک ھول" ا ِ س                طور پر مجموعی  نے تمام محققین انِ        
َ
زبانوں پر  متعدد قدیم نہ صرف یہ  کہ براہِ راست تحقیق  کی خاطر    نےمحققین انِ      د

ی ا  عبور 
کِ
 کے بجائے   انکار           یا                  ایمان            محققین       یہ۔ بنایا   مقام ایک ممتاز       دنیائے علم و فضل  میں ، کے سببموں  اپنی علمی قابلیت، فنی صلاحیت اور غیر معمولی کارنبلکہ حاصل 

کرتے ہیں اور نہ ان کا تعلق کسی   نہ کسی کی توہین و تذلیل ہیں جو  لوگوہ  علمی  یہ    ۔  ٹھاتے ہیںکی بنیاد پر سوال اُ  ، مخطوطات، آثار، اور ہم عصر شواہن    متو قلمی    تحقیق،  ،  تجس 

کے لیے   تاریخی شعوراور   علمی دیانت  ، اور ان کی تحقیقات کو برسرِ عام لے آن   دراصل   کران  کا تعارف رکردگیوں    کا میں ان کیعوام الناس  عقیدے یا ایجنڈے سے ہے۔ 

یہ دعوی  کہ “اسلام میں کبھی کوئی تحریف نہیں ہوئی” ایک                                !نگزیر ہے  

ہے۔  علمی  بن  جاتا  کی  تحقیقات  ایک تاریخی  اور علمی سرگرمی ہے،   انِ دونوں کو خلط ملط کرن    فکری انتشار کا سبب  ماہرین ، جبکہ دورِ جدید کےکے سوا کچھ نہیں    ایمانی یقین 

درست ہے کہ ایک مؤمن کے ندیک اسلام کا  اپنی جگہ  یہ بات۔             خلاف ہے بھی  کےاور راستبازی   علمی دیانت خود  قرار دینا " دین دشمنی "  کا مترادف       اختلافِ رائے کو   

  سکتاسوال ہو قابلِ ِنقطعی اور لئے      یہ دعوی  اپنے ماننے والوں کے تو کی دنیا میں عقائ ۔ اعتقاد ہے  ایمانی  اس کا  مطلق ہون، اور قرآن کا محفوظ ہون  الٰہی ہون، الل کا قادرِِ 

 م یعنی  "  تاریخ، بشریات، لسانیات اور متن کی تنقید، علمِ لیکن  ہے۔

 

 ر
سی
ئ 

 

 ی
ب

رِ ے عقائ              دنیا  ، کی"   ٹیکسول کر

 

ب
حالات   مخطوطات، زبان، سیاسیمتون و   شواہ،  ٹھوس  پر نہیں بلکہ 

    ہے۔تی اور انسانی کردار پر گفتگو کر

ی     شہاد ا ت پر نہیں ! 
ّ
ل کے بغیر — صرف   سنی سُنائی    روایا ت پر چلتا ہے،    ٹھوس   ماد

ّ
 اسلامی بیانیہ — مصدرِ او

مضبوط  →عقائ    

کمزور  →متون   

طویل  →روایات   

نکافی    یکس  اور  مختصر  →شواہ   

ہے۔ "  تضادد اور اکلوتا     کا منفر ہی     اسلام  "    صرف  میںو مذاہب  کی تاریخ     ادیان   صورتحال   ، یہ  

ہ ساتو   صحیفہ "                     :  یہ کہا جاتا ہے کہبار بار 

ّ

ی 

 

مئ
ا م بن 

ّ

م ُ

ہ 

یہ حدیث کی قدام اور صحت کا قطعی ثبوت ہے۔ ،     لہٰذا                ،"تھا   لکھا گیا   کے آغاز میں   ی صد   یں  ” 



41 
 

Page | 

41 

کمزور پڑ جاتی ہیں۔ انتہائی میں اس کی بنیادیں  تحقیقی جانچ ہے، مگر لگتا  پُرکش   بہت   بظاہر یہ دعوی     

ہ کون تھا؟ )تاریخی تعارف(    

ّ

ی 

 

مئ
ا م بن 

ّ

م ُ

ہ 

 

عا نی نم :                  •

 

صی
ل

ہ ا

ّ

ی 

 

مئ
ا م بن 

ّ

م ُ

ہ 

   

 نسبت: یمن )صنعاء(  •

شاگرد بتایا جاتا ہے               •  ابوہریرہ  کا  :

ا م :                  اہم نکتہ

ّ

م ُ

ہ 

بلکہ تابعی ہے۔ صحابی نہیں  

 اصل مسئلہ: “صحیفہ” کہاں ہے؟    

: یہ سوال بنیادی ہے  

ا م کا لکھا ہوا اصل صحیفہ    

ّ

م ُ

ہ 

موجود ہے؟   کیا   autograph  

نہیں۔      : قطعی  ہے    جواب   

ا م کے اپنے ہاتھ کا لکھا ہوا کوئی مخطوطہ •

ّ

م ُ

ہ 

نہیں پایا جاتا دنیا میں  بھی    

 نہ کسی میوزیم میں  •

 نہ کسی کتب خانے میں •

نجی مجموعے میں کے نہ کسی  •  

ا م کا  جو چیز موجود ہے، وہ 

ّ

م ُ

ہ 

ا م” کا نم دے                ایک نقلی روایت ہے،            کے مسند میں شام                       ھ( 241بن حنبل )وفات  ا امام احمد  :              بلکہ متن نہیںاپنا    

ّ

م ُ

ہ 

جس بعد میں “صحیفہ  

یعنی:    دیا گیا۔  

ا م 

ّ

م ُ

ء ۔ خلا   کا   سال   150– 130  تقیبا =    کے بیچ     حنبل   بن ا   احمد     → ہ   

ا م” کا ماخذ کیا ہے؟    

ّ

م ُ

ہ 

 موجودہ “صحیفہ  

: آج جو متن پیش کیا جاتا ہے، اس کی حقیقت   

میں شام روایات کا مجموع ہے مسند احمد یہ  •  

میں دی گئی  بیسویں صدی  ابھی اسے الگ کتاب کی شکل •  

:  قدیم ترین مخطوطات •  

o 10  کے بعد کے ہیں  ویں صدی11ویں یا  

o ا م کی

ّ

م ُ

ہ 

کے  سال بعد 300  سے کم از کم  وفات  یعنی   

! ہے غلط بیانیتاریخی طور پر         ،   ہے“   کا اصل صحیفہ   ی صد   یں ساتو   یہ “:                    کہ  دعوی کرن  لہٰذا یہ   

 اسلامی تاریخ کا بنیادی ترین سوال یہ ہے کہ : 

ل  /   صدرِ اول  سے لے کر آج تک بتمام و کمال محفوظ چلے آ رہے ہیں؟ 
ّ
 اسلام کے وہ کون سے اصل مآ خذ ہیں جو عہدِ او

 علم تو روایتی دعوی  

 

ی  مامخطوطات   کے ساتھ منتقل ہوتا رہا، لیکن جب ہم قلمی  زنجیر نسل در نسل ایک مستحکم ،یہ ہے کہ اسلامی ذخیرہ
ّ
آثار اور تاریخی شواہ کو سامنے رکھتے  د

ی ا  گیا   فہم کی پوری عمارت   علم  و    آتی ہے۔ساتویں اور آٹھویں صدی عیسوی کے وہ بنیادی متون جن پر اسلامیہیں تو صورتِ حال بالکل مختلف نظر
کِ
ہے، اپنی اصل  کو کھڑا 



42 
 

Page | 

42 

   چوتھ، پانچویں اور چھٹی صدی ہجری تو   نسخے رائجُ الوقت نہیں۔  ہی میں موجود و صورت   شکل

 

زبر شدید  اور   بڑے  رثے پر نے پورے علمی وِ و تعویق  خیر ا  کے ہیں۔ اس ن

! کھڑے کر دیے ہیں سوالیہ نشانت دست   

 ابتدائی اسلامی تاریخ کا خلا ء 

 
َ
ہے۔ بلکہ تاریک  لحاظ سے نہایت دھندلا حقائق  کے   آثار  و   زمینیور اسلام کے ابتدائی ڈیڑھ سو برس کا د  

:  س زمانے کے بارے میںاُ   

قلمی نسخہ اور بھروس مند  کوئی معتبر  •  

 کوئی مستند تاریخی ریکارڈ  •

 کوئی باقاعدہ ترتیب دیا گیا مجموع  •

 کوئی غیر جانب دار گواہی  •

 کوئی تفصیلی روداد •

نہیں۔ ہی   ہمیں دستیاب   

د ِ سیاہ     کا    یخ تار   "اسلامی      کو مرحلے س محققین اُ ماہرین  اور کے متعدد  سنجیدہ    جدید دورِ  یہی وجہ ہے کہ 
 
ہَ
ع
قرار دیتے ہیں۔"     خاموش     

ور    تھے جن کی بنا پر اسلامی ریاست کے آغاز کا اتن اہم  و اسباب  "        عوام آخر وہ کون سے  "     پیدا ہوتا ہے کہ سوال یہ یہاں  بنیادی اور نگزیر 
َ
یری شہادتوں، ہمعصر  تحر د

۔عروج پر ہوتی ہے ں  اپنے  جبکہ دنیا کی دیگر تہذیبوں میں ایسے مواقع پر دستاویزی سرگرمیاکی وجہ بنا            ؟            ادارہ جاتی یادداشت کے فقدان  ،دستاویزات، سرکاری ریکارڈ   

ا ل  اور دھینگا مشتی   میں سقیفہبعد  ی   کے فور   وفات  کے سبب    زہر کے اثرات   نب صلى الله عليه وسلم کی کے مطابق روایتی مصادر 

 

ی

 

قِئ
د ِ  خلافت و اَمارت پر قبضہ داری       کے  لئے باہم  ا

 

ی
س
َ

م
،  

 پر  فوری قبضے اقتدار  اور      ء سیاسی خلا           یہ سب —سیاسی صف بندیاںپھر  تدفی میں تاخیر، اور 

ّ

م

 

ع

کے  کی منتقلی  اقتدار  ا ز ہے کہ  کی علامات ہیں۔ یہ صورتِ حال اس بات کی 

و ا تھا    کا واضح اعلان   ، اور نہ ہی کسی متعی جانشی تھا     لیے نہ کوئی تحریری آئین موجود تھا، نہ کوئی متفقہ ادارہ جاتی طریقۂ کار  ُ

 
ہ

ز ت و    ۔
 ط
شئ

  نے تاریخ  بازی   عجلت اقتدار کی 

سیاسی  ہے کہ  بتاتا تجزیہ غیر جذباتی کا   تاریخ علمِ  اٹھتا ہے، مگر تو    یہاں اخلاقی سوال تاریخ بعد میں لکھی گئی۔اور    سیاست نے پہلے اختیار سنبھالا، ،  چھین لی ہی  کی مہلت نویسی 

انجام، بعد   پُر اسرار  سعد بن عبادہ کا    — نہیں  اسلامی تاریخ بھی اس عمومی انسانی اصول سے مستثنیٰ ،                    خواہ وہ کسی بھی تہذی میں ہو، کو جنم دیتا ہے شدید کشمکشاکثر    ءخلا 

واشگاف  کی   سیاسی اختلافات کے عسکری بن جانے یہ سب  —جیسی  خونی جنگیں   جمل، صفین، نہروان آپ ہی میں  ہلاکتیں، اور پھر پے در پے  ازاں خلفائے راشدین کی 

۔  ہےاخلاقی اصولوں کو بارہا پِ پشت ڈالا دینی اور    اقتدار کی سیاست نے    نظر، تاریخ یہ بتاتی ہے کہ سے قطع ِ اتب دینی مر مثالیں ہیں۔ ان واقعات میں شریک افراد کے  

کے   سیاسی طاقت۔ یہ سانحات  میں نکام رہتی ہیں بنانے   مہذبسیاسی عمل کو   دینی تقدیسنمایاں کرتی ہیں کہ   مزید  کربلا، واقعۂ حرّہ، اور بعد کی داخلی جنگیں اس حقیقت کو

و کوائ  ال اور طرفہ تماشا  دیکھیے کہ  یہ سب احو۔چکا تھا  بن  جوازجہاں مذہب، سیاست کے لیے  —ہیں  نظیریں کی المناک  استعمال   من مانی     دینی علامتوں کے ہاتھوں  

سلام  کے   ابتدائی مرحلے    ا     جیسے     زُعمِ مغرور  کیے جاتے ہیں۔"   قرني  القُرونِ "خیُر اور  "  اسِ قرني "خیُر الّ     کے متعلق  ہیں جن  کے صدی  اور انُ اصحاب   ساُ 

بلکہ   کا نہیں، یا اخلاق  ایمان   مسئلہ ۔   یہاں  ،عصبی   اور قبائلی مفادات ، نسلی    رقابتیں  اور  خاندانی تصادم نے   انتہائی خوں ریز نتائج پیدا کیے سیاسی کشمکش   میں     

    ۔تلوار پکڑ لی دلیل کے بجائے      نے    ت اختلافا عصبی    ، تو  اوڑھا         لبادہ    کا   جب سیاست نے تقدیس  اور  —کا تھا   کشاک    کی سیاسی   و  امارت      اقتدار     

 ور               اور علمی تشکیلِ نو 
َ
 عباسی د

 
َ
عباسیوں نے :     ور کا ہے۔اسلامی روایت کے مرتب ہونے میں سب سے بڑا کردار عباسی د  

ن ت کو روایا •
ّ
کیا مدو  



43 
 

Page | 

43 

قائ کیے و مدارس    علمی مراکز  •  

 فق کے اصول وضع کیے  •

 حدیث کے ذخیرے کو مرتب کیا •

ائےوسیرت اور تاریخ کے بڑے مجموعے تیار کر •  

   "   تا دو سو برس بعد   دیڑھ     "  کےکی شروعات  یہ سب کچھ اسلام
کِ

ی ا  گیا۔  

۔ ہے   گیا یا  بنا    ترجیحات کا آئینہ دار  اور توسی پسندانہ       مذہبی  ، عباسی دور کی فکری، سیاسی   کو تو  ڈھانچ اصل      و تاریخ   کے   اسلامی روایت  نتیجہ  یہ نکلا کہ    :                

 علم :                         یہ سوال ایک اہم علمی بحث کا دروازہ کھولتا ہے کہ

 

ل کی براہِ راست نمائندگ کرتا ہے، یا یہ بعد کے  صدرِ واقعی عہدِ نبوت اور ، کیا   موجودہ اسلامی ذخیرہ
ّ
میں  اَدوار او

 مرتب کی گئی ایک 

"سرکاری روایت" ہے؟ ضابطہ با  

 اس  تحقیق    و تنقیح        کا     بنیادی اور اصولی مقصد یہ ہے کہ: 

 اسلامی متون کی ابتدائی تاریخ کا ازسرِنو جائزہ لیا جائے  .1

 قلمی شواہ کا غیر جانب دارانہ تجزیہ پیش کیا جائے  .2

کیا جائےآشکار عباسی دور کی علمی تشکیلِ نو کے اثرات کو   .3  

 روایت اور تاریخ کے فرق کو نمایاں کیا جائے  .4

پرکھا جائےکسوٹی   نقد و جرح   کی ابتدائی ماخذات کی دستاویزی حیثیت کو  کے اسلام .5  

 تحقیق کا منہ )طریقۂ کار(             اس مقالے میں تین بنیادی مناہ اختیار کیے گئے ہیں 

مخطوطاتی تحقیق یعنی     الف( قلمی تجزیہ   ) 

 کاتب کی تحریر  •

 ورق اور سیاہی  •

 تاریخِ کتابت  •

اختلافات ترمیم اور   متن میں •  

نقد  و  جرح   تاریخی                       ب( )   

پرتیں تہ در تہ       روایت کی  •  

اضاف  حذف  اور   بعد کے •  

احل متون کی تدوین کے مر  •  

ں زمانی اور مکانی بے ربطگی  •  

ظر منا   سماجی پِ   اور سیاسی                            ج(  )   

مقاصد عزائ و   عباسی ریاست کے •  

 علمی سرپرستی  •



44 
 

Page | 

44 

کچلا جان  مخالف بیانیوں کا   •  

تعمیر کی     عباسی نظریات •  

 مقالے کی ترتیب          :               یہ تحقیقی مقالہ مندرجہ ذیل بڑے مباح پر مشتمل ہوگا 

بحران شدید  ابتدائی اسلامی مخطوطات کا  .1  

ل  اولین متون کے غائب ہونے کے اسباب .2

ل
عِ

و   

 عباسی دور میں علمی تشکیلِ نو  .3

سیاسی ادب  ِحکمتِ عملی   اور   حدیث بطور .4  

 سیرت کی تدوین اور اس کے مسائل  .5

ء کا متنی ارتقا   عبارات قرآنی .6  

رثے کا موازنہ اہلِ کتاب اور دیگر مذاہب کے قلمی وِ  .7  

ا ، مغازی اور سیرۃ کی کیس اسٹڈیز  .8
ّ
 موط

و تفاوت    بیانیوں کا فرق             ماقبلِ عباسی اور مابعدِ عباسی .9  

 خلاصہ اور نتائج  .10

     قس            )          4    (                      —                     ا سلام    کے ابتدائی مرحلہ  میں      قلمی  مخطوطات کا     سنگین  بحران : 

: تمہی   

اپنی اصل صورت میں صدیوں سے محفوظ چلے آ  —قرآن، حدیث، سیرت، مغازی اور فق —کی بنیاد رکھنے والے متون"        اسلام    "     کہیات یہ دعوی کرتے ہیں  اسلامی روا 

 رہے ہیں۔ مگر جب 

بالکل مختلف سامنے آتی ہے۔ صورتحال   ہم تاریخی شواہ، مخطوطات کے تسلسل اور مکتوب ذرائ کی حالت کا غیر جانب دارانہ جائزہ لیتے ہیں تو   

لین ڈیڑھ سو برس میں 
ّ
کی  ءمحض اتفاق نہیں بلکہ ایک بڑے تاریخی خلا   خاموشی ابتری   اور    یہ !                 نہیں   ہی    متن کا کوئی مستند قلمی نسخہ موجود   اصلی کسی بھی  اسلامی تاریخ کے او

ا زی 

ّ

م

 

ع

ہے۔ کرتا  

 اسلام کے ابتدائی دور کا قلمی سکوت 

عجیب طور پر خاموش  ،   شواہ کی دنیا  اور  آثاری    قلمیمگرجس اسلام کی پیدائش اور اس کے پھیلاؤ کا زمانہ سمجھا جاتا ہےہے   وہ دور یہ     —ساتویں اور آٹھویں صدی عیسوی

: ہے۔ اس دور سے تعلق رکھنے والی  

 کوئی مکمل کتاب  •

 کوئی اصولی فقہی مجموع  •

 کوئی مرتب حدیثی ذخیرہ  •

 کوئی جامع تاریخی سیرت  •

 کوئی باضابطہ سرکاری ریکارڈ  •

مکمل قرآن تک  کا کوئی  اور تو اور، خود پیغمبرِ اسلام  یا خلافائے راشدین کے زمانے •  



45 
 

Page | 

45 

ہمیں دستیاب نہیں۔ آج     

۔  ہے ات کی شکل میںمسّدترمیم  و تبدیل شدہ تحریری  میں کی گئی  ، یا بعد میں ہے حالت  وں اور پارچوں کی ملتا ہے, وہ یا تو ٹکڑ ہمیں   جو کچھ  

؟ تھ کیا  آخر  اور اصلی  شبیہ        دور کی تحریری تصویر    شروعاتی  اسلام کے اولین اور  :                        خود اس سوال کو جنم دیتی ہے کہ کیفیت یہ   

 ضائ ہونے کی روایت                 یا      پھر                 ضائ کر دینے  کا  امکان    ؟ 

  روایتی اسلامی تحریروں میں اکثر یہ دعوی  کیا جاتا ہے کہ   :                       "ابتدائی مخطوطات جنگں،  فتنوں     یا مختلف  آفا ت و مصائب  کے سبب  ضائ ہو گئے " ۔ 

و ئے قرار دیتے  بہانہ    روایتی  محققین اس بات کو محض ایک کے جدید دورِ  لیکن  ُ

 
ہ

:   ٹھاتے ہیں کہیہ اعتراض اُ بجا طور پر    

بنیادی علمی ذخیرے حفاظت سے کیوں نہ رکھے گئے؟ شروعاتی  اور      تمدن تشکیل پا رہا تھا، تو اس کے  اور اخلاقی       نہج     اگر ایک وسی تر مذہبی   

کیوں  آخر   صرف اسلامی متون ہی   سب کے قدیم متون بڑی حد تک محفوظ پائے جاتے ہیں۔—،    ہندوستان  اور چین  رومی ریاست ،  مسیحی دنیا، یہودی دنیا، ایرانی سلطن 

 نہیں ملتے؟ 

کر دیا   معدومطور پر  دانستہ    ،         بعد کے سیاسی تقاضوں سے میل نہ کھانے کے سبب یا پھر انہیں       کبھی مکتوب شکل میں سرے سے موجود ہی نہ تھے؟ کیا یہ ممکن ہے کہ وہ  

 گیا؟ 

اصولی اہمیت رکھتے ہیں۔  اور علمی بذاتِ خود    نہیں بلکہ خیالی یہ سوالات محض   

 بہت     سب کے سب    — ابتدائی اسلامی کتب  
َ
: ہیں  کہلاتے   بنیادی  سرچشمہ   کی بیخ اور اس کا  ذیل کی تین کتابیں روایتی اسلامی فکر                          ور کی پیداوار؟ بعد کے د  

ا  .1
ّ
کی   بن انس  امام مالک — موط  

کی   محمد بن عمر الواقدی  — زی کتاب المغا                   .2  

3.   
ُ
کی   محمد بن اسحاق —  الل سولِ ر   سیرۃ  

لین قلمی شکل ہمارے پاس نہیں۔ :                         لیکن حقیقت یہ ہے کہ
ّ
: آج موجود تمام نسخے۔۔                 ان تینوں میں سے کسی ایک کی بھی او  

 یا تو چوتھ صدی ہجری سے تعلق رکھتے ہیں  •

شدہ شکلیں ہیں  نقل یا پانچویں، چھٹی اور ساتویں صدی ہجری کے بعد کی  •  

 ان پر متعدد کاپی کاروں کی ترامیم، اضاف اور حاشیے موجود ہیں  •

؟ ، ان کے اندر کون سے عقائ شام یا خارج کیے گئے تھے اور اندازِ بیان کیا تھاکہ اصل کتابیں کیسی تھیں، ان کی زبان  پڑتا  یعنی یہ معلوم ہی نہیں  

: ہے۔ یہی وہ وقت ہے جب اصل نقطۂ آغازعلمی تحریروں کا   ،عباسی دور بلا شبہ                                   کیا ابتدائی اسلامی کتب دراصل ایک "عباسی تشکیلِ نو" تھیں؟   

 حدیث کے ذخیرے مرتب ہوئے  •

 سیرت اور مغازی کی روایت بنی  •

 فق کو اصولی بنیادیں دی گئی  •

کے عمل سے گزری  و تالیف   تاریخِ اسلام تدوین •  

 قرآن کی قراءتوں کو باضابطہ صورت دی گئی •

کو گھڑا گیا  نمی  روایت              اور عرضۂ اخیرہ   قرآن کی  موجودہ ترتیب کے جواز میں   تواترُ •  

ی ا  گیا  •
کِ
 شریعت کی عمارت کو ، قرآن ،حدیث، اجماع ، قیاس  کی  نیو پر استوار 



46 
 

Page | 

46 

کیا تھ؟  اور اعتقادی ہیئت   اصل علمی صورت اسلامی دور کی   شروعاتی تو پھر                عباسی دور میں سامنے آئیں، کتابیں ، سوال یہ ہے کہ اگر اسلام کی بنیاد رکھنے والی  •  

کردار ادا  اہم  میں    صورتگری  کیا ان سب نے اسلامی روایت کی               "ان کی مخالفتیں، اور ان کا نظریاتی ڈھانچہان کے ذاتی مفادات ،  مزید یہ کہ عباسیوں کے سیاسی عزائ، 

ہے۔ " انجام  یقینی   " محض حادثہ نہیں بلکہ ایک  ن پایا جان کا  اور آثار و قرائن   مخطوطاتمتون و  اسلامی شروعاتی اگر ایسا ہے تو پھر ؟ " نہیں کیا   

 تاریخی، سیاسی اور فکری اسباب کا جامع تجزیہ  ابتدائی قلمی متون    آخر    کیوں     محفوظ نہ رہ سکے؟ : 

جو کچھ ابتدا میں موجود تھا، وہ کیوں محفوظ نہ رہ  اسلامی تاریخ کا سب سے نزک اور فیصلہ ک سوال یہ نہیں کہ آج ہمارے پاس کیا موجود ہے، بلکہ اصل سوال یہ ہے کہ 

 سکا؟ 

ہے۔وزن  رکھتا    تاریخی، تہذیبی اور سیاسی اصولی ،   یہ سوال محض مذہبی نہیں، بلکہ خالصتاً   

ور میں تحریری وِ 
َ
رثے کے ضیاع کے اسباب کو اگر ایک وسی تاریخی کینوس پر دیکھا جائے تو چند بنیادی عوام پوری شدت کے ساتھ سامنے آتے ابتدائی اسلامی د

 ہیں۔ 

ٹوٹ پھوٹ کے  نتیجہ میں  خوفناک     اور انقلاب            سیاسی کشمکش، خانہ جنگی   (۱)  

اور پھر   کے برس تھے۔  خانہ جنگی اور اقتدار کی کشمکش   سیاسی استحکام کے نہیں بلکہ مسلسل تصادم، قتل و غارت،  سو برس   اولین اسلامی تاریخ کے پہلے   

ایک ہمہ گیر انقلابی تصادم                             عباسی الگاؤ:                   –                              اُموی   

ور کے درمیان جو تبدیلی آئی، وہ محض حکمران خاندان کی تبدیلی نہیں تھ بلکہ
َ
:اُموی اور عباسی د  

گردش و نیرنگ سیاسی   •  

 نسبی و خاندانی دشمنی  •

گروہ بندی    اور      قبائلی عصبی  •  

ٹکراؤ بھانک   کا    نظریات  •  

و تعبیر    کی ازسرِنو تشکیل   ات  مذہبی تعبیر  •  

 کا مجموع تھ۔

: اس عمل کے نتیجے میں  

ور کی ہر علام  •
َ
کو سیاسی طور پر مشکوک سمجھا گیا اور مظہر  اُموی د  

ی ا  گیا  •
کِ
 اُمویوں  سے متعلقہ  ہر  چھاپ اور ہر لیبل کو  چُن چُن کر نبود 

دانستہ طور پر مٹایا گیا  کو    اُموی خاندان سے منسوب تحریری مواد •  

•  َ
ع
د  کی تاریخ، روایت اور یادداشت کو سابقہ 

 
کا نشانہ بنایا گیا  سیاسی چھان کڑے انداز میں   ہ  

بھی تک    مصاحفحتی کہ    سرکاری دستاویزات، خطوط، یادداشتیں امویوں  کے  اُموی بیانیہ،  •  

تھے  بن گئے • ”سیاسی خطرہ “     کی نگاہ  میں   ایک  اعَیان  عباسی

  دیا خود مرتب کرن شروع کرکو  اپنی سرکاری تاریخ نئی عباسی ریاست نے مذہب کی آڑ میں اسِ  •

!ہے کہلاتی قتدار کی سب سے مضبوط گواہی  سابقہ اِ ، ہی اور متون    ، کیونکہ تحریر ہے  بنتا  ہی     رثہ  تحریری وِ ،   میں سب سے پہلا نشانہ  کایا  پلٹ   ہر انقلابی  تاریخ گواہ ہے کہ  انسانی   

: منظر میں یہ کہنا غیر علمی نہیں کہ اسی پِ  



47 
 

Page | 

47 

۔  کر دیا گیاحذف ہو گیا    یا      کے تحت تقاضوں  سیاسی سرمایہ ، اسِ انقلابی کایا پلٹ  اور بڑا بہت  متون کا تحریری  اُموی عہد کے مصاحف، روایات، خطوط اور   

 مرکزی ریاست کا دیر سے قیام  (۲)

: اسلام کے ابتدائی عشروں میں جس ریاست کا تصور پیش کیا جاتا ہے، وہ حقیقت میں  

و ئے نیم قبائلی  صوبے   یا   غیر منظم بکھر • ُ

 
ہ
اکائیوں کا مجموع تھے   

 کوئی مضبوط مرکزی بیوروکریسی موجود نہ تھ •

 کوئی ایسی انجمن یا  ادارہ  نہیں تھا جہاں  کچھ لکھا پڑھا جاسکے   •

تھا نہ ہی آرکائیوز، دفاتر اور دستاویزی روایت کا باقاعدہ نظام قائ ہو سکا •  

! بن جاتا ہےمعاملہ  تحفظ ایک ثانوی بلکہ غیر متعلق  کا    تحریر ظاہر ہے    ،   زبانی چلن  میں     تو،ہو      مستحکم  اور  سیاسی   ماحول  ہی  غیر       جب ریاستی ڈھانچہ   

ور کی بنیادی   (۳)
َ
ی کا زبانی   /         فضء         ابتدائی د

 
فہ

 

ش

ہون          Oral 

:بنیادی طور پرفطری   اور      ابتدائی اسلامی معاشرہ   

ثقافت  زبانی  •  

ی  حکایت •

 

ت

ُ

ش

 کہا 

پر زور     خطابت •  

سے  مانوس  تقیر •  

پر بھروس   یادداشت •  

 قصہ گوئی  •

 قصیدہ خوانی  •

تھا۔ کا عادی    

:   اور تحریری عہد و پیمان     لکھت پڑھت  

محدود طبقے تک تھصرف   •  

 نہ عام رواج رکھتی تھ •

ذریعہ سمجھی جاتی تھ  اور معتبر    مواد کو محفوظ رکھنے کا اولین  نہ ہی مذہبی  •  

قدرتی  بالکل  ایک   اور  ناع   سقوط،   حذف، ، جس میں تغیر، اضافہ کے ذریعے منتقل ہوتے رہے  قال  زبانِ کی  عوام  ،    نسل در نسل  اسی لیے روایت، تاریخ اور مذہبی بیانت 

تھا۔انجام   

! فوٹو گرافک ہوتا ہے ہوتا ہے اور نہ      سے پاک ء ، نہ خطا  معصوم  ہوتا ہے      تو     نہ  کبھی بھی     انسانی حافظہ    

:   مطابق  کے    Cognitive Psychology جدید علمِ نفسیات  

ہوتی ہے   یادداشت منتخب  •  selective 

ایک لازمی امر ہے و تغیّر       وقت کے ساتھ تحریف  •  distortion 

ہے تبدیل  ہوجاتا کے ساتھ     سیاق   ،   ہر بیان  •  context 



48 
 

Page | 

48 

ور میں بیانیے کی   (۴)
َ
سازی   ں  ایکسااعباسی د  

: مستحکم ہوئی تو اس کے ساتھ ہی مضبوط  و   جب عباسی ریاست   

شروع ہوئیں  کوششیں پیمانے پر    بڑے بنانے کی   یکساںمذہبی بیانیے کو  •  

 وہ متون، روایات اور بیانت جو •

 نئے سرکاری بیانیے سے مطابقت نہیں رکھتے تھے  •

سمجھے گئے اعتبار      قابلِ ِ ن مسترد      اور      •  

 نہیں را بہت سا عین ممکن ہے کہ  : 

 

ٹ

ِ
ف
۔ ہو ، دانستہ طور پر تلف کر دیا گیا تھا بیٹھتا ایسا مواد جو عباسی نظریاتی فریم میں   

بہت دیر بعد   — کا بتدریج اضافہ    یس  و  تبریک  مذہبی تقد  (۵)  

:  پر چند صدیوں بعد جب اسلامی متون  

ا  گیا   س کا ہالہتقدّ رفعتِ شان کے لئے  •

 

ی
ُ

ب   

لائی گئی     نقابلِ سوال حیثیتاس کو  •
َ
د  

  سے نوازا گیا  الٰہی قطعیتاسے  اور  •

 

 ٹ
می

 

چت

اور الہامی    

:   اس وقت تک  ،   افسوس   کہمگر             

ضائ ہو چکے تھے تھے  وہ سب  متون جو کچھ    باقی ماندہ     ) فرسٹ ہینڈ (  یعنی  صدرِ اول کے   •  

ہو چکی تھیں معدوم   اور   ابتدائی تحریری شہادتیں نپید  •  

میں تھا  د دست بُرکےنقل کرنے والوں  سمجھے  کاپی کاروں  یا بےبعد کے  ،  تھا وہ رہا سہا جو کچھ اور   •  

تھا۔ ضائ ہو چکا  ، جب اصل مواد  کا رنگ تب چڑھا       س تقدّ    پر  مواد  بچھے  کچھے کہ :          وائے افسوس    

عی رائے اجتما محققین کی  ماہرین و   کے       جدید  دورِ     

: نتیجے پر پہنچے ہیں کہ حتمی     جدید تاریخ نویسی اور متن شناسی کے میدان میں کام کرنے والے بیشتر محققین اس   

پائے ہی نہیں جاتے  ،  متون      آوٹوگراف اسلامی روایت کے بنیادی                      • Autograph  

ہے وہ محض   موادجو   موجود     ہمارے پاس •  

! مسدات ہیںمضامی  و    شدہ  ترمیم   و   تشکیل بعد کی صدیوں میں   

بھی  اور معنی خیز بھی  ہے  ابتدائی صدیوں کی تاریخی خاموشی غیر معمولی  •  

ور کی روایا
َ
ل کی براہِ راست نمائندگ نہیں کرتی ئے راشدین   ،  عہدِ  خلفا  عہدِ نبوت ،   اور  سیرت نگاری  تعباسی د

ّ
!اور صدرِ او  

:    اسی صورتِ حال کو علمی دنیا میں ۔    حقیقت ہیںفاش اور سلسلہ وار ت میں بعد کے اضاف ایک روایاسیرت   و     

کہا جاتا ہے۔                “ بحران   سنگین   غیر موجودگ کا مجموعی  کی  و مسدات     مخطوطات  ائے اسلام کے  ابتد  ” 

                      (The Severe Crisis of Early Islamic Documentary Absence) 

نگزیر علمی مضمرات                        نتیجہ:    

:   ہیںبرآمد ہوتے  رانہ نتائج  بے اختیااس پوری تاریخی تصویر سے چند   



49 
 

Page | 

49 

تحریری بنیاد پر قائ نہیںاور معتبر   مستند ، براہِ راست              ،        ابتدائی اسلامی روایت کا تسلسل .1  

۔تدوینی پیداوار ہے سرکاری اور سیاسی  ضرورتوں   کی        صدیوں بعد کیاس کا  بیشتر حص    ،       ہمارے پاس ہے  بھی جو کچھ .2  

ل کے بارے میں ہمارے  .3
ّ
۔ ہیںمرہونِ منت  کی   ں بیانیو ں کے     سیاسی  اور ذاتی بڑی حد تک عباسیو            و اعتقادات  تصوراتمذہبی  صدرِ او  

نہیں ٹھہرتے۔ پر زمی    اور مستحکم   مضبوطکسی بھی    ،اسلامی دعوے موروثی  روایات  کے              کے سامنے تتحقیقاتاریخی  اور    علمجدید   .4  

 آخری نکتہ : 

: کہ اسی بحران کے سبب  ہم مجبور ہیں یہی اختلال اور   

؟ پر موروثی، تقدیسی اور تائیدی طریقِ کار کہ محض   ن،     یں   کرپر منہ تنقیدی    ، تحقیقی اور تاریخی                      اسلامی روایت کا مطالع  

 ابتدائی سیرت و مغازی کی تشکیل اور اُ س  کے    ساتھ  درپیش  مسائل 

: تمہی   

۔پر ہے                     سیرت اور مغازی دارو مدار                          کا سارا اور روایتی اعتقادی ڈھانچ   اسلامی ذہنی   

حیرت انگیز حقیقت یہ  اسی کے  ساتھ  لیکن            ہے۔ماخوذ نہی روایات سے اِ  ،  کا بڑا حص ت مسلمانوں میں نب کی زندگ، جنگں، معاہوں، معاشرتی معاملات اور مذہبی احکاما

: ہے کہ  

    نہ ابنِ اسحاق    
ُ
لین قلمی مسدّہ۔ السیرۃ النبویۃ   نہ ابنِ ہشام کی     ، کا   کتاب المغازی       واقدی کی    نسخہ ہمارے پاس  ہے،نہ    اصلی    کا کوئی ابتدائی الل  "      رسولِ    کی  " سیرۃ

ّ
کا کوئی او  

کہ:  تاریخی سوال ہے اور تکلیف دہ   ایک سنگین ،  اپنے آپ  میں خاموشی یہ  گھنگھور   نے والی جا ہر چیز پر حاوی ہوبلکہ —نہیں  حادثہ  یا اتفاق   محض  تاہی نقص و کواور یہ   

لین آغازِ   
ّ
کیا ؟ تھ    آخر     تصویر      اور  درست  ہیئت     بیانیات کی اصل اور قابلِ ترجیح        م   مقدّسب سے  ،     اسلام کے او  

جہ        — مغازی  اور          ۔ سیرت  ۱
ّ
کے بیانیے کی ریڑھ کی ہڈی      اسلام مرو  

:  ہے جس سے اول  اساسِ سیرت و مغازی کی روایت وہ   

 نب کی شخصیت  •

اور خاندان والدین نب کے  •  

 نب کے خانگی احوال   •

اور اولاد  ازواج کی  نب  •  

 مکہ میں دعوتِ اسلامی کے  تیہ برس  •

 نب کے معجزات  •

 غزوات و سرایا  •

ہجرتنب  کی  •  

سے متعلق  قص وحی  •  

 صحابہ کی حکایات  •

 مدینہ کے معاہے •

 یہود کے ساتھ تصادم  •



50 
 

Page | 

50 

 کفّار کے ساتھ جنگی مراحل  •

 احکام اور شرعیات کے اسبابِ نول  •

:  یہ ہے کہگتھی  پیچیدہ سب سے  کے سامنے پیش آنے والی  لیکن علمی دنیا ۔۔             اخذ کیے جاتے ہیں۔ کچھ   سب  

   موجود  سے     سرے    تحریر    بھی    پہلی صدی کی کوئی اس ضمن میں                        ہے،  ات  کی  بیساکھیوں پر کھڑا  قلمی ماخذ گئے   بنائے  میں  دوسری اور تیسری صدی ہجری                   بیانیہ                 پورا    " 

۔ " نہیں   

ی ا  جا اسلا اصل  جس پر پائی    ہی   نہیں جاتی اس کا مطلب یہ ہے کہ نب کے زمانے یا اس کے فوراً بعد لکھی گئی کوئی ایسی دستاویز 
کِ
۔ سکےمی  بیانیے  کی  عمارت  کو اُستوار    

و   روایت یا    واقعی  کوئی تاریخی                          ابتدائی سیرت و مغازی  
َ

 

ن
؟ تخلیق     محض   از سرِ   

(Early Sīra and Maghāzī: Real Transmission or Reconstruction) 

 “سیر          اسلامی تاریخ میں محمد بن اسحاق کو عموماً موروثی 
ُ
ل”   ۃ

ّ
سوالات کو جنم دیتی ہے۔ وزنی قرار دیا جاتا ہے، مگر یہ نسبت خود کئی بنیادی اور             رسولِ الل کا مؤسسِ او

 جب ان سوالات کو 

        یے گئے بیانیےبعد ازاں تشکیل دِ ایک ساتھ رکھا جائے تو یہ پورا مواد محض روایت نہیں بلکہ       

 

ی د

 

کئ
             !کی صورت اختیار کر لیتا ہے                نیرریٹیو     یعنی  کنسٹر

ندارد   ،     متن اس سے منسوبہ  اصل    ایک نم، مگر    صرف    — بن یسار    محمد بن اسحاق   (1(   

: علمی دنیا میں تقیبا متفق علیہ ہے کہجدید  یہ حقیقت   

تھ  محمد بن اسحاق کی تصنی  •  رسولِ الل “
ُ
 کا  ”سیرۃ

   دنیا میں موجود نہیں۔  کوئی اصل، ابتدائی یا ہم عصر مخطوطمگر  اس  کا    

ملا ہے   بالواسطہابنِ اسحاق کا متن ہمیں براہِ راست نہیں، بلکہ ہمیشہ  •  

: ذیل صورتوں تک محدود ہےجو کچھ ہمارے پاس ہے، وہ درج ِ   

کردہ متن اور منتخب     شدہ، مختصر    و تبدیل     ترمیم ابنِ ہشام کے ذریعے   •  

راویوں کی روایت کردہ تحریریںمختلف  بعد کے  •  

 ایسے اجزاء جو پہلے حذف کیے گئے، پھر نئے اسلوب اور نئے اضافی مواد کے ساتھ دوبارہ شام کیے گئے  •

:   یہ صورتِ حال بذاتِ خود اس امر کی طرف اشارہ کرتی ہے کہ  

سیرت” نہیں پڑھتے، آوٹوگراف   “ابنِ اسحاق کی  دراصل  ہم  

! پڑھتے ہیں تشکیل یافتہ سیرت ازسرِ    کی    زمانوں  بعد کے بلکہ   

محض بعد کی تنقید نہیں   — ابنِ اسحاق پر قدیم اعتراضات   (2(   

: یہ ہے کہسچائی اکثر یہ سمجھا جاتا ہے کہ ابنِ اسحاق پر اعتراضات بعد کے محدثین کی سخت گیری کا نتیجہ تھے، حالانکہ   

جتائے ہیں   اعتراضات سخت تابعین اور اوائل کے راویوں نے بھی اس پر  •  

:ذیل الزامات عائ کیے گئے اس پر درج ِ  •  

o  اپنی طرف سے روایت گھڑنے 

o شام کرنے     اسرائیلیات کو بلا تنقیح  



51 
 

Page | 

51 

o غیر مصدقہ اور عوامی کہانیوں پر اعتماد کرنے 

محض اتفاقی حادثہ نہیں لگتا،،    ابنِ اسحاق کے اصل متن کا غائب ہو جان:       یہ اعتراضات اس قدر سنجیدہ تھے کہ   

!کا نتیجہ معلوم ہوتا ہے               انتخابی تاریخی عمل بلکہ ایک   (selective survival)  

باقاعدہ تشکیلِ نو؟               یا                تدوین اصل تاریخ  کی    — ابنِ ہشام   (3(   

ہے، وہ دراصل اور متداول   معروف آج  جو کچھ بھی  کے نم سے                   النبویۃ “ 
ُ
”السیرۃ   ابن ہشام  کی                       

•  
َ
ور میںعباسی د  

سیاسی سرپرستی کے تحت اور عباسی ریاست کی فکری  •  

مرتب کردہ متن ہے طور پر  باظابطہ  ابنِ ہشام کے ذریعے  •  

" س نےدیانت داری سے اعتراف کیا ہے کہ اُ بڑی  خود ابنِ ہشام نے   

• “ دیا حذف کرکو  ” حکایات اور غیر مہذب   غیر مناسب  

ں کو نکال دیا اور نپسندیدہ باتو ،    فحش قبیح •  

مٹا دیاکو  اشعار و ابیات کی ایک بڑی تعداد  •  

اسلوب میں مرتب کیا اپنے کئی مقامات کو نئے سرے سے  •  

  Textual Criticism  میںاصطلاح کی            متن شناسیفنِ   یہ سب اقدامات جدید 

Redaction, Editing, and Ideological Filtering 

کہلاتے ہیں۔ تشکیل از سرِ نو                    محض نقل نہیں بلکہیہ       یعنی  

   غائب ہو،ہی   جب اصل متن :                         کہ سوال پیدا ہوتا ہے کلیدی  نوعیت  کا یہاں 

کس بنیاد پر کہا جا سکتا ہے؟ آخر                  تو اسے تاریخی حقیقت کا اصل آئینہ دار               ترمیم شدہ ہو،،   اعترافی طور پر    متن ہ اور موجود   

مسئلہ؟          یا                   مصدر   — واقدی کی “المغازی”   (4(   

 المغازی کی      محمد بن عمر الواقدی 

ُ

: کو عموماً کتاب  

و مرجع   خذا  جنگی روایات کا سب سے بڑا م •  

سمجھا جاتا ہے،  کی بنیاد ؤں پہلو اور فوجی    اور سیرت کے عسکری •  

: مگر حقیقت یہ ہے کہ   

 محدثین کی اکثریت نے واقدی کو  •

o  ضعی 

o  غیر معتبر 

o  قرار دیا ہے        صریحاً جھوٹ گھڑنے والاتو  اور بعض نے  

: مسئلہ یہ ہے کہ  اور   دشوار    اہمیہاں  بھی    

o  واقدی کی اصل کتاب کا بھی 



52 
 

Page | 

52 

پایا نہیں جاتا              دہ  کوئی ابتدائی یا ہم عصر مسّ  •  

: نسخے ہ موجود •  

o    پانچویں صدی ہجری کے نقل شدہ ہیں یا تو  

o  و    شدہ    تیب ِو تر  ترمیممیں    انیسویں صدی پھر  یا
َ

 

ن
 

 

ئ

 

س
ن 

س ہیں  ایڈ  

! ہےی   کی گئی  تاریخ   کی پوری عمارت ہی  متزلزل ہو جاتی تو اس پر کھڑ   ہو بے جان      بودی اور            بنیاد  چنانچہ جب    

کا سیاسی سانچہ   و   مغازی        عباسی ریاست اور سیرت  (5(   

: ہوئی تب  پائیدار جب عباسی خلافت   

بیانیہ تشکیل دیا گیا  اور نظریاتی    ایک منظم مذہبی •  

کے لیے پسندانہ عزائ کی  تائید    توسی غلبہ  و اقتدار   اور    خلافت کے جواز،  •  

نب” کی تاریخی تصویر درکار تھ اور لائقِ   حال      ایک “موزوں  •  

: بھرتی ہے جومیں ایک ایسی شخصیت اُ   مغازی    اور         سیرت   و اسباب    کے تحت    انِہی حالا ت  

اور بہادر        لڑاکا   •  

  مند  اور غلبہ پانے والافتح •

 اصول  و  ضوابط وضع کرنے والا •

نئی  رئاست  کی بنیاد رکھنے والا اور  •  

:  ، جبکہ  یہ تصویر  

: یہ فرق واضح اشارہ دیتا ہے کہ۔     نہیں   موجود انداز  و الفاظ   میں اس ،    غیر اسلامی ریکارڈز میں دیگر معاصر    یہودی، عیسائی اور           دوسری صدی ہجری سے پہلے کے     

کا بڑا حص مغازی  اور       ت سیر •  

ُ    کے تحت بیانیاتی ضرورتوں سرکاری   اور   عباسی دور کی 

 
ہ
ہے!  و اازسرِ نو مرتب   

 ابتدائی صدی کا خاموش خلا  ء —   کیا واقعی کوئی سیرت موجود تھ    بھی  ؟  (6( 

: نب کے زمانے اور اس کے فوراً بعد  

و ئی    سوانح سیرت   و   نہ کوئی باقاعدہ  • ُ

 
ہ
قلمبند   

 نہ اُن کی زندگ کے  احَوال  و کوائ   لکھے گئے •

 نہ غزوات کے روزنمچے محفوظ ہوئے  •

 نہ کسی نے جنگں اور فتوحات کا  سالنامہ لکھا •

دہ ملاتحریری مسّ کوئی  نہ کسی صحابی کا  •  

 نہ کسی سرکاری دفتر نے تاریخ مرتب کی •

: ہے کہ   سخن چیں اس حقیقت کا قلمی سکوتپہلی صدی ہجری کا یہ    

تھا، اصل میں زبانِ قال پر        اسلامی بیانیہزمانے  کا  ابتدائی   



53 
 

Page | 

53 

ڈھالا گیا۔ باقاعدہ    تحریری قالب میں مجوّزہ    تقاضوں کے تحت   ایک  اور سرکاری  سیاسی    جس صدیوں بعد  

! اور تقدس زیادہ پیدا کرتی ہے      وہ تاریخ کم    ،تو جب سیاسی اور اعتقادی مقاصد سے جڑ جائے      زبانی روایت،                 :اور یہ ایک معروف تاریخی اصول ہے کہ  

ہے   بیانیاتی متن بلکہ                             تاریخی نہیں   — داخلی تضادات   (7(   

: مغازی کے متون میں اور     سیرت   

ں زمانی بے ربطگی  •  

 جغرافیائی مسائل  •

 ایک ہی واقعے کی مختلف صورتیں  •

عداد غیر حقیقی جنگی اَ  •  

 معجزاتی بیانیوں کی بھرمار  •

! کا حص ہیں  سیاسی بیانیے وقت   کے     عقیدتی، حکایتی اور   ایک بلکہ       جدید تاریخی شعور کے مطابق نہیں،،              یہ متون:                 یہ سب اس بات کی علام ہیں کہ   

واضح نقش              کا            نتیجہ: “تشکیلِ نو”   

 

عِ

ل ایک ہی سمت کی طرف اشارہ کرتے ہیںمندرجہ بالا تمام اسباب اور 

ل

: کہ    

محفوظ شدہ تاریخ نہیں  کوئی مغازی  اور   سیرت  •  

کا  ماحصل ہے ۔   جن میں :         تشکیلِ نو بلکہ صدیوں پر محیط   •  Reconstruction 

o انتخاب 

o حذف 

o اضافہ 

o  تغیّر 

o ترمیم 

شام ہے۔ عنصر  کا گہرا      نظریاتی ہم آہنگیکے علاوہ        

  !علمی دیانت کا تقاضا ہےراستبازی  اور      کے طور پر پڑھنا                         سیاسی تعبیر   اور دوار کی مذہبی  بعد کے اَ بلکہ   نہیں، براہِ راست تاریخی شہادت           :  اسی لیے ان متون کو

اتفاقِ رائے             ۔ جدید علمی دنیا کا ۸  

: کہ  جدید محققین کی بڑی تعداد اس بات پر متفق ہے  

موجود نہیں متن  اصل  مغازی کا ابتدائی  اور سیرت  .1  

ہیں ماحصل     کا  و تالیف   عباسی دور کی تدوین      موجودہ نسخے .2  

نہیں ہی  شخصیت کا تعین ان روایات سے کرن ممکن  اصل  تاریخی نب کی .3  

پیش کرتی ہیں  بیانیہ  اعتقاداتی   زیادہ   کہیں  سےپختگی   اور وثاقت   تاریخی کتابیں   یہ  .4  

! تاریخ کا ایک مذہبی سانچہ ہے بلکہ      — تاریخ نہیں   کوئی      اور مغازی                     سیرت ،                        کہ   نکتہ یہ ہے محوری  اور یہی وجہ ہے کہ سیرت کے بارے میں جدید علمی گفتگو کا   

۔ نتیجہ ۹  



54 
 

Page | 

54 

: کے  مجموعے مغازی  اور سیرت   

خذ سے محروماپنے اصل مآ •  

و ئےسے بھرو تنقضات    داخلی تضادات  • ُ

 
ہ
ے    

حام  کے شآمیزاور سلطنتی  امور  کی     سیاسی رنگ  •  

کی تدوین کا نتیجہ کے زمانے    بعد  •  

غیر مستند یکس  پر کی کسوٹی    اور تاریخ •  

ہے۔  نظر آتے  

 
َ
شہادت سمجھ لیا    چشم دید  صدیوں بعد لکھی گئی داستان کو  " ن روایات پر انحصار کرن ایسا ہے جیسے ور کے بارے میں معلومات حاصل کرنے کے لئے اِ ابتدائی اسلامی د

۔ " جائے   

کرتی ہے۔پر     تنقیدی منہان متون کا مطالع       یہی بنیادی وجہ ہے کہ جدید علمی دنیا   

 حدیثی روایت کی تدوین اور اس کے تاریخی مسائل    و مشکلات 

: تمہی   

لیکن تاریخ کے بے رحم حقائق کچھ اور ہی منظر   ، اور شریعت کے عملی خاکے کی اساس سمجھا جاتا ہے۔وضاحت ین کی تشری، قرآن کی اسلامی روایت میں حدیث کو دِ 

:   کھاتے ہیںدِ   

 نہ نب کے زمانے میں کوئی حدیثی مجموع لکھا گیا  ●

ن کتاب وجود میں آئی اور     نہ صحابہ کے دور میں کوئی منظم   ●
ّ
مدو  

محفوظ ہوا ذخیرہ       نہ تابعین کے زمانے میں کوئی باقاعدہ مرتب   ●  

و ئی میں   دوسری اور تیسری صدی ہجری        شروع ہی      تدوینروایتی  حدیث کی اصل  ُ

 
ہ

ہے،   

کے کٹہرے میں کھڑا کر دیتا     سوالات سخت  یہ زمانی فاصلہ بذاتِ خود حدیثی مواد کی تاریخی حیثیت کو                       ۔دو سو برس کے فاصلے پرسو    تا          ڈیڑھ یعنی نب کے بعد تقیبا  

! ہے   

لین ڈیڑھ صدی  ۱
ّ
ُ کہا      زبانی    انتشار اور                 خاموشی،    — ۔ او

ش

ی   

 

ت

باتیں       

: نب کے زمانے میں  

 نب نے حدیث لکھوانے سے منع کیا )بعض روایات کے مطابق(  •

شکل میں محفوظ نہیں کیا تحریری صحابہ نے روایتوں کو  •  

 کسی حکومتی دفتر نے ان روایتوں کو مرتب کرنے کا نظام قائ نہیں کیا  •

:  تابعین کے دور میں  

پھیلتی رہیں زبانِ  قال  سے  ہی    روایتی  •  

تے رہے  میں رو و بدل کرکے مطابق الفاظ اور یادداشت    فہم   اپنی ، راوی  •  

گئے  مختلف علاقوں میں مختلف بیانیے رائج ہوتے  •  



55 
 

Page | 

55 

سبب: کے اور بد نظمی  اس انتشار   

       انجام تھا!زبانی  کلچر  کا  لازمی اور  قدرتی  ۔    یہ کمی اور کوتاہی   محض حادثہ نہیں تھا بلکہ   اس پورے  وجود میں نہیں آسکیپہلی صدی ہجری کی کوئی مستند حدیثی کتاب  

اور تضادات            طبقات،      شخصیتیں،    —               ۔ راویوں کا بحران  ۲  

ہیں: اور دِقّت طلب   تے ہیں وہ نہایت پیچیدہ سامنے آمعلومات  راویوں کے بارے میں جو  مگر    راویوں پر ہے۔س کے اُ حقیقت  در     حدیث کی بنیاد   

 راویوں کے حالاتِ زندگ دوسری صدی کے بعد مرتب کیے گئے  ●

محدثین نے کیے   آنے والے     بعد دو صدی     ن کی دیانت و صداقت کے فیصل  اُ  ●  

 ”ایک ہی راوی کو بعض علماء “سچا” کہتے ہیں اور بعض “جھوٹا  ●

تھے      بھی     وابستگیوں سے متاثر            فقہی      اور  سیاسی    ن ،     راویا          متعدد   ●  

ُ   ں یو صد ہی       کا تعین   ، خصلت اور باطنی حالت    ت سیر   کی   ں یو جب راو                کہ :     پیدا ہوتا ہے یہ   سوال کلیدی یہاں ایک 

 
ہ
** ہو   و ا بعد   

؟ بھل   زندگ تک پہنچا جا سکتا ہے سرگذشتِ    تو کیا اُن پر اعتماد کرتے ہوئے نب کی اصل   ** 

   اور    موی  اُ   — ل  کا سیاسی استحص   ں  ۔ روایتو ۳
َ
اثرات    و        کے رسوخ  ور  عباسی د  

میں مذہبی بیانیے   و معاونت      اقتدار کی خدم جاہ   و                       دوار میں روایت سازی:  اُموی اور عباسی اَ   

محض مذہبی اظہار کا ذریعہ نہیں رہی، بلکہ اسے عملاً اقتدار کے   ہے کہ روایت اسِ حقیقت کو سامنے لاتا       دوار کا سنجیدہ مطالع  اسلامی تاریخ کے ابتدائی سیاسی اَ   (Hadith 

/ Narrative)  
کِ
  و منشاء      مگر مقصد ،    دوار میں روایت سازی کے رجحانت واضح طور پر مختلف  ی ا  گیا۔ اُموی اور عباسی دونوں اَ استحکام اور سیاسی جواز کے لیے استعمال 

تھے۔ یکساں ابالکل    کے اعتبار سے    

ور ) 41ھ – 132ھ(:                 اقتدار کی توجیہ اور موروثیت کا دفاع   
َ
 اُموی د

نکالا  اخلاقی جواز    اور کوئی شرعی    اُموی حکمرانوں کو سب سے بڑا چیلنج یہ درپیش تھا کہ خلافتِ راشدہ کے شورائی اور انتخابی تصور کو موروثی بادشاہت میں تبدیل کرنے کا 

 جائے۔ چنانچہ اس 

:   ذیل نکات سامنے آتے ہیں   روایتوں اور فضئل کا ایک مخصوص ذخیرہ تشکیل دیا گیا، جس میں نمایاں طور پر درجِ      مقصد کے لیے   

جواز شرعی     موروثی خلافت کا   •  

۔ عین مطابق ہے          کے  ء اور خدائی منشا                جائز               فطری،        کہ حکوم کا ایک خاندان میں منتقل ہون  جا سکے  دیا               ایسی روایتی فروغ دی گئی جن سے یہ تاثر   

فضیل عظمت  و     ملکِ شام کی   •  

،   پر مبنی روایتی عام کی گئی  و مناقب    زمی، اس کے باشندوں اور وہاں کے لشکروں کے فضئل  سر چونکہ اُموی اقتدار کا مرکز دمشق تھا، اس لیے شام کی   •

رہے۔ حاصل    مآبی       س تقدّ   تاکہ سیاسی مرکز کو مذہبی   

محبت کے فضئل اُنس   و     اُموی خاندان سے   •  

م بنایا جا سکے۔ تاکہ سیاسی مخالفت کو دینی جُ         فتنہ اور گمراہی کے طور پر پیش کیا گیا،             بنو اُمی سے قربت، ان کی اطاعت اور ان کے خلاف خروج کو   

 صریحاً       کی طرف اشارہ کرتے ہیں کہ روایت کو  روِش       یہ تمام عناصر اس  
کِ
؟ کہ محض دینی یادداشت کے طور پر ن            ی ا  گیا،  ریاستی بیانیے کے طور پر استعمال   

ور ) 132ھ کے بعد(             :                       بیانیے کی تبدیلی،    مگر مقاصد بالکل    وہی 
َ
 عباسی د



56 
 

Page | 

56 

امُویوں سے چھینا تھا، اس لیے انہیں ایک نئے    ،   برقرار رہی۔ چونکہ عباسیوں نے اقتدار   ہنوز     ، مگر روایت کی سیاسی افادیت گیا   بدل   تو     منظرنمہ     عباسی انقلاب کے بعد 

و     بیانیہ   دوسرا   ضرورت تھ۔ چنانچہ ایک      اشد     اخلاقی جواز کی اور مذہبی  
َ

 

ن
:    ذیل نکات پر رکھی گئی درج ِ          تشکیل دیا گیا، جس کی بنیاد  از سرِ   

 اہلِ بیت کے فضئل و مناقب  •

            اہلِ بیت سے وابستگی کو دینداری  
کِ
بھر پور    وارث ثابت کرنے کی             اکلوتا   اور عباسیوں نے خود کو اسی نسبت کا           ی ا  گیا،  اور حق پسندی کی علام بنا کر پیش 

 کوشش کی۔ 

 عباسی خلافت کی شرعی برتری  •

اور زیادہ قربِ نبوی کا حام بتایا               زیادہ شرعی           ایسی روایتی اور تفسیری تعبیرات سامنے آئیں جن میں عباسی اقتدار کو اُمویوں کے مقابلے میں زیادہ حق پر،   •

 گیا۔ 

اور اُن پر  ملام    اُمویوں کی مذم  •  

 
َ
 ،  فجور           ور کو ظلم، جبر، فسق  اُموی د

کِ
اقتدار کی اخلاقی ساکھ مکمل طور پر ختم کی جا سکے۔      ی ا  گیا، تاکہ سابقہ اور انحراف سے تعبیر   

ل نب کے نس کا سیاسی استحص  •  

ی ا  گیا ، یہاں تک کہ   یہ  •
کِ
ی میسی  کے لئے  استعمال 

 

خ ئ ت
 
لت

  انتساب  ایک روحانی رشتہ کم اور   رسول کے نس ،   خاندان   اور  قرابت  کو سیاسی  مشروعیت  یعنی  پولیٹیکل 

کے     جاہ و اقتدار   

زیادہ  بن گیا ۔       حصول   کا  آلہ      •  

انسانی عمل غیر معصوم      ایک    — کی چھانٹی  کا انتخاب    یا   ان    محدثین     

: محدثین نے  

 لاکھوں روایتی جمع کی •

من گھڑت قرار دیا کو  پھر ان میں سے بڑی تعداد  •  

 صرف چند ہزار روایتوں کو قبول کیا  •

: یہ سوال اٹھتا ہے   

 اگر نب سے لاکھوں باتیں منسوب کی جا سکتی تھیں، **

و ا پر اساس کس آخر   تو  قبول شدہ روایتوں پر کام اعتماد  ُ

 
ہ

؟  ** 

: فیصلہ ذاتی     محدثین کا  

ذوقِ نقداپنا              ان   کاکا اپنا  وِجدان  اور  ان  •  

 ان کے  •
َ
ور کے فکری رجحانت اپنے د  

میلانت مسلکی ان کی اپنی فطری رغبت اور  •  

ی تدابیر پنے سیاسی ماحولن کے اا •

لک
ُ
م

اور   

 سے متاثر تھا۔

: محدثین کے مجموعوں میںمتعدد یہی وجہ ہے کہ   



57 
 

Page | 

57 

 کثیر اختلاف  ●

روایتی الفاظ میں         مختلف  ●  

 ایک دوسرے کی تردید  ●

 متضاد مواد  ●

 واضح طور پر دیکھا جا سکتا ہے۔ 

ء روایت سے درایت تک کا خلا   — ۔ الفاظ کا بدل جان  ۵  

: یہ ہے کہ اس میںمخمصہ  کی سب سے بڑی الجھن اور اس کا  حدیث   

** لکھت میں  نہ آواز میں  تو       نہ     نہیں، ہی        الفاظ محفوظ   اپنے      نب کے   

: روایت کرتے وقت۔۔ حدیث   مفہوم” ہے۔خلاصہ   یا  راویوں کا بیان کردہ “حدیث     بلکہ   

ہے استعمال کرتا کو  الفاظحافظے سے  اپنے ذاتی فہم کے مطابق   اپنے  اپنے ، راوی  •  

معنی بدل جاتے جس سے  یقینی طور پر  •  

اور  جع واضح نہیں رہتےاکے مروں ضمیر  •  

ہو جاتا   اوجھل  منظر  تاریخی پِ •  

  میںایک ایسا روایتی ذخیرہ ہے جس ہے کہ  ،    یہ   نتیجہ لازمی  جس کا                  محدثین “بالمعنى روایت” کہتے ہیں،صورتحال کو   اس  •

ہے!   دہ یا کا عکس ز و حافطے    ذہن    اپنے     کے   ں یو راو اور           **** کم     کا آئینہ       و   کیفیات     اصل واقعات   

بہتات   اندازی کی     دیر سے مرتب، اور تدوین میں انسانی دخل    — مجموعے    ں  کے  ۔ حدیث ۶  

: مجموعے ترین  اہم   

ہجری(   ۲۵۰– ۲۳۰جامعِ بخاری )تدوین تقیبا   •  

 جامعِ مسلم  •

 سننِ اربع  •

ا  )موجودہ نسخہ اصل •
ّ
عکاس نہیں( بالکل  بھی    کا   آوٹوگراف  موط  

: یہ سب نب کے زمانے سے  

مرتب ہوئے۔ کے زیرِ اثر  وقت کی  سیاسی سرپرستیوں      پر  عرص کم از کم دو سو برس کے    

یہ سوال  بجا طور پر       اسی لئے جدید علمی دنیا   ۔مثال پیش نہیں کرتیعملی    کی کوئی    دعوے   اس    تاریخ  تو       انسانی                    زبانی روایتی محفوظ رہ سکتی تھیں؟عرصتک  کیا اتنے 

:                 اٹھاتی ہے کہ  

ہیں؟ ثمرہ   کی مذہبی تشکیل کا  اَدوار بعد کے  ، یہ سب           یا    ہیں              پائی  حقیقی  آثار و نقوش  کو ہم تک پہنچاکے زندگ اصل کی نب یتیروا  یہ کیا  

اور عقلی دشواریاں              تاریخی   — ۔ حدیث میں داخلی تضاد  ۷  

:   میںذخیرۂ حدیث   

کے تعین میں مسائل اور علاقہ    وقت  •  



58 
 

Page | 

58 

 راویوں کے نم میں اختلاف  •

 متون میں واضح تضادات  •

جزئیات مانی واقعات کی من  •  

 معجزاتی اور فوق الفطرت عناصر  •

احکامات ہایات   و   غیر معقول  •  

مطابقتتاریخی واقعات سے عدم ِ و زمینی •  

ا ز یہ سب اس بات کی 

ّ

م

 

ع

تاریخی  دستاویز ؟  معتبر   نکہ کوئی                 ہے، ”نیہبیا “مذہبی ایک  طور پربجا  یثحدذخیرۂ :                  ہیں کہ  

ایک تنقیدی مطالع   — ۔ جدید علمی دنیا میں حدیث  ۸  

: ہیں کہ چکے   محققین اس نتیجے پر پہن جدید  دنیا بھر کے   

1.  ُ

 
ہ
و ئی حدیث کی تدوین بہت دیر سے   

تھ  تحریری روایت محفوظ نہیں بھی نب کے زمانے کی کوئی .2  

ی ا  تخمیناً         بعد میں  و  احوال کو  بہت   راویوں کی سیرت .3
کِ
گیا  وضع    

متاثر کیا سخت   نے روایتوں کے مواد کواور ملکی تدابیر    سیاسی ماحول بعد کے زمانوں کے     .4  

ہے  پایا جاتا بلکہ بیانیاتی تنوع         نہیں،  شہادت  تاریخی وحدت ِ کوئی  حدیث میں .5  

توثی  ہرگز نہیں ہوتی تاریخی  مگر ان سے  ہیں،  ہو سکتے  مفید تو کے لئے  فضئل  اعتقادی یہ مجموعے  .6  

دستاویز نہیں! کوئی        کا آئینہ دار    تاریخ                    سمجھا جاتا ہے،   یت روا   مذہبی   یک ا محض  :                    تحقیق میں حدیث کوعلمی  اسی لئے جدید   

۔ نتیجہ ۹  

:  حدیثی روایت کی پوری عمارت   

بلاغ زبانی اِ  •  

 سیاسی اثرات  •

 انسانی انتخاب  •

 تاخیری تدوین  •

 داخلی تضادات  •

ہے۔ کھڑی پر کی بنیاد     

!فقہی بیانیہ ہے اور مذہبی ایک   والا ترتیب دِیا جانے راویوں  سے سُن کر  بلکہ صدیوں بعد               ” نہیں، یا قول     حدیث “نب کی اصل آواز :                  اس کا تحقیقی مطالع یہی بتاتا ہے کہ   

کے لئے عباسی  خلفاء نے:   بیانیے کی تشکیل میں   سرکاری سرپرستی    

یے دِ نقد عطیے  اور  وظیفے  محدثین کو  •  

وں سے نوازا فقہء کو قاضی القضاۃ کے عہد •  

 مؤرخی سے “مطلوبہ تاریخ” لکھوائی  •



59 
 

Page | 

59 

 مفسرین کے ذریعے مخصوص تفسیری رجحانت کو فروغ دیا  •

: جو،               تشکیل پایا   سرکاری مذہبی بیانیہاس کے نتیجے میں ایک ایسا    

ثابت کرتا تھا  ”و بہتر    “شرعی طور پر برتر عباسی خلافت کو   •  

ور کو اخلاقی  •
َ
مشکوک بناتا تھا لحاظ  سے کمتر  اور دینی   اور سابقہ اُموی د  

پیش کرتا تھا جو ریاستی مفادات سے ہم آہن ہو یں نب، اہلِ بیت اور شریعت کی ایسی تعبیر   •  

خاموشی یا مفاہم   — کی اکثریت  ء علما    

: یہ بھی حقیقت ہے کہ   

کو ترجیح دی یا  سمجھوتے    ٹکراؤ کے بجائے مفاہم بہت سے علما نے   •  

•  
ُ
معاشی محرومی، قید یا موت بھی ہو سکتا تھا ، ور رہنے کا مطلب دربار سے د  

ی ا نے یا تو  ءاکثر علما ،  نتیجتاً •
کِ
سیاسی طاقت کو چیلنج نہ کرتے ہوں جو  ا  چھیڑ  کو  مباح ایسےصرف    یا            ، سکوت اختیار   

بنتا چلا گیا۔  قانونی آلہ  اور  ریاست کے ہاتھ میں ایک اخلاقی  :              دین، بتدریجاس طرح     ،   اسلام  نمی     

کے تابع ہو چکا  قتدار، سیاسی مفادات اور شاہی جواز ریاستی اِ طور پر     براہِ راست یا بالواسطہ،     بڑا حصبہت  کا م میں مذہبی علو عباسی  عہدِ:  کہ  ہوگا   غلط نہ ایسا  کہنا  پوری طرح  

  تھا۔

      قس                   )   5  ( —   عباسی منہِ تدوین اور مذہبی       بیانیے کی تشکیلِ نو 

: تمہی   

 عقائ پر جو اور      عباسی خلافت نے اسلامی تاریخ، حدیث، سیرت، فق 

 

ٹ
مِ

 

ب

 — ۔ اور تہذیبی بھی تھے، اعتقادی  بلکہ فکری، مذہبی، علمی ،  سیاسی نہیں تھے فقط  ، وہ    ڈالےنقوش    اَ

   اس کے       میں رائج ہے،بھر   اسلام کی وہ شکل جو آج دنیا 
لی
ُ

ح

َ کو   بنیادی خدّ و خال  اور  ے   اصل 
ع
د عباسی 

 
شا  اور  سنوارا گیا ہے!میں ترا ہ  

: میں انیہ   اسی دور   

 قرآن کی قراءتوں کو سرکاری شکل دی گئی •

نیا قالب دیا گیا  مکمل  طور  پر  سیرت کو •  

ُ  سرکاری    اور  احادیث کا انتخاب •

 
ہ
و ا تصفیہ   

و ئی   فقہی مکاتب  • ُ

 
ہ
کی  پیدائش   

ی ِ   منظم  اور   عقائ کے نظام کو مرتب •
ک

ا  گیا  

اور  سرکاری ضرورتوں پر  مذہبی رنگ چڑھایا گیا    سیاسی نظریات  •  

گیا  وجود میں آمعرضِ     مذہبی ڈھانچہ اور ہر چیز پر حاوی     ایک   ایک ہمہ گیر لغرض ،    ا •  

 ،       یوں 
َ
جہ اسلام   اور نشانِ راہ       تاریخی سنگِ میل اسلامی فکر کے لئے ایک ،   ور عباسی د

ّ
! نہیںہی   ر قابلِ تصوّ     بن گیا، جس کے بغیر آج کا مرو  

تھا اور عملی  کارنمہ        منصوبہ   فکری      ، تجویز     ایک نظریاتی بلکہ             صرف سیاسی تبدیلی نہیں   — ۔ عباسی انقلاب  ۱  

،و اقتدار  کی منتقلی نہ تھ   محض حکوم و  فیروز مندی     ،    مویوں پر فتح عباسیوں کی اُ   

مذہبی بیانیے کی تبدیلی تھ۔ تہذیبی   اور  بلکہ ایک پورے   



60 
 

Page | 

60 

:   عباسیوں کے سامنے تین بڑے چیلنج تھے   

کو مذہبی جواز فراہم کرن   سیاسی  حکمرانی       اپنی   .1  

 اُ  .2
َ
،   اور نیست و نبود   کرن                   کو  ریکارڈز اور  بیانیوں   ور کے  موی د  

  کو اپنے پیچھے لے آئے مّ ایک ایسی نئی مذہبی شناخت قائ کرن جو پوری اُ  .3

۔ نہیں ہو سکتا تھاسے    کوششوں صرف سیاسی    مقابلہ     کا            چیلنجزانِ   

ضروری تھا۔بے حد   مذہبی خاکہ   شکست اور  نقابلِ  اس کے لئے ایک مضبوط بلکہ   ،   

۔ لیا کر عزمکرنے کا  رتیا سانچہ”  مذہبی   “نیا :                          ایک چنانچہ انہوں نے  

لین  لے      اپنے ہاتھ میں محور  کو  اصل    کے  مذہبی اتھارٹی    — ۔ عباسیوں کا مقصد  ۲  

: اسلامی روایت میں سب سے بڑی قوت  

 الل •

 رسول  •

 کتاب •

 ام  •

ہیں۔ بنیادی قوٗتیں  یہ چار   

:   میں کامیاب ہو گئےڈھالنے کے اندر    نئے  مذہبی  سانچ کو اپنے  قوتوں   پر ان چاروں کی   بنا   حکمتِ عملی اپنی نیرنگ      خلفاء      عباسی   

حامی   کا   فیصلوں   کے   حکمران   مقتدر،   مطلق   →الل کا تصور   ●  

شارع             ،     فاتح               جنگجو،   رہبر،   سیاسی   → رسول کا تصور   ●  

کی سرکار   کی مجوّزہ قراءت     مصحف   سرکاری   ،  → کتاب کا تصور   ●  

ضرورت   کی   خلافت   ایک   ماتحت،   کے   مرکز     سیاسی    → م کا تصور  اُ  ●  

۔ ں میں مرکوز کر دیے گئے ریاست کے ہاتھو   ختیارات    ، سرکاری مذہبی ا :         منصوبے کے تحت غیر معمولی   اس   

جہ    ا
ّ
! حص بن گیا اٹوٹ    کا  و دستور         سیاسی نظام                 اسلام      ، دینِ ور ،    آخرِ کار ،   مُو  

ورکشاپ        عباسی نظریاتی    — ۔ سیرت اور تاریخ کی نئی تشکیل  ۳  

د ِ عباسی  
 
ہَ
ع

: میں   

 ابنِ ہشام نے ابنِ اسحاق کا متن “صاف” کیا •

 طبری نے تاریخ کو نئے انداز میں مرتب کیا  •

 قبائل کی روایات کو چھان گیا •

گیاسنوارا    میں  روپ   ایک نئے    کے مطابق ں  نب کی سیرت کو ریاستی ضرورتو •  

: شواہ سے معلوم ہوتا ہے کہ۔۔ قرائن   و    یہ سب “بیانیاتی تشکیلِ نو” کے مظاہر ہیں۔  

   ایک      نب کو  ●
کِ
ی ا  گیا “فاتح حکمران” کے طور پر پیش   



61 
 

Page | 

61 

یا گیا چڑھا   جنگں، معاہوں، اور فتوحات کے واقعات کو بڑھا  ●  

        سیرت  ِ معجزات اور کرامات کو شام  ہزاروں   ●
کِ

ی ا  گیا   

  گیا مسخ کیا کو   تصویر  اصل    سیاسی دشمنوں )یہود، منافقین، خارجیوں( کی   ●

گیا   اُجاگر  کیا سیاسی تحریک کے طور پر    اور  اسلام کو ایک عسکری   ●  

و     تشکیل خود ساختہ      ں کی  عباسیو بلکہ    تاریخی ریکارڈ نہیں،  کوئی یہ الغرض ،          سے مطابقت نہیں رکھتی۔ اتپہلی صدی کے غیر مسلم ماخذ،               یہ تصویر عباسیوں  کی پیش کردہ    

! ہے  تعبیر   

عباسی ریاست کا سب سے طاقتور ہتھیار   — ۔ حدیث کی تدوین  ۴  

تدوین اسی دور میں ہوئی۔ و    عریض           حدیث کی وسی   

: کارفرما تھے  اور عزائ     اس کے پیچھے تین بڑے محرّکات  

 فقہی اختلافات کو ختم کرن  ✔

کرن اور اُستوار      قائ    کو        وحدت       مذہبی  ✔  

دِلان جواز    شرعی      ریاستی نظریات کو  ✔  

: صد کے لئےمقاعظیم   ن اِ   

 لاکھوں روایتی جمع کی گئی •

کر دی گئی بھی  پھر لاکھوں ہی مسترد  •  

وضع کیے اپنے طور پر   محدثین نے اپنے اصول خود •  

گئے کار چند مجموعے منتخب ہو   اور آخرِ •  

:   اس طرح تراشا گیا کہکچھ  حدیث کو   

 خلیفہ کی اطاعت “دینی حکم” بن گئی  ●

 جہاد اور فتوحات کی مذہبی توجیہ قائ ہوگئی  ●

 مخالف سیاسی گروہوں کے خلاف احادیث تیار کی گئی  ●

یے گئے بیانیے علیحدہ کر دِ          شیع   اور       سنی   ●  

! بھی بن گئیاور آلۂ کار     اوزار   سیاسی  بلکہ          اس طرح حدیث صرف مذہبی نہیں،  

ں   مسلکی دھارے اور عباسی پالیسی   — ۔ فق کی تدوین  ۵  

:عباسی دور میں  

نعمان بن ثابت ـحنفی  •  

بن انس  مالکـ مالکی  •  

محمد بن ادریس     ـشافعی •  

احمد بن حنبل ـحنبلی  •  



62 
 

Page | 

62 

ا  چلا گیا  کی   ں  کی پالیسی     خلفائے عباسیہ ،   حص  بیشتر  کا  رجحانت  ان کے فقہی  :         لیکن ایک اہم حقیقت یہ ہے کہ     ۔آئے بھراُ   مکاتب نظریاتی    اور فقہی   کےءجیسے فقہ 

 

ی
سل
ھ ِ
ب 

۔   جانب   

: اس کی مثالیں  

 حدود و تعزیرات  •

رتداد اِ  •  

قتال / جہاد •  

 غلامی  •

•  ِ
چ 

 یہ

 

ر  

 سیاسی اطاعت  •

 باغیوں کا قتل  •

   ! ست کو مضبوط کیا ریا فق نے  پھر   اسی            سیاست نے فق کو تشکیل دیا،   مطلب یہ کہ                                   تشکیل پائے۔تقاضوں کے تحت  قوانی ریاستی  حدود  و    یہ تمام

و  علم الکلام اور نظریاتی تنظیِ   — ۔ عقائ کا نظام  ۶
َ

 

ن
  

 
َ
:ور میں عقائ کے دو بڑے دھارے بنےعباسی د  

)عقل پرست(          معتزلہ ●  

( پرست     اہلِ حدیث )نقل  ●  

: معتزلہ نے  

 قرآن کو مخلوق کہا •

 خدا کے عدل و عقل پر زور دیا  •

: اہلِ حدیث نے  

 خدا کی صفات کو ظاہری معنوں میں لیا  •

 روایت کو عقل پر ترجیح دی  •

 
َ
ور کا سب سے بڑا نظریاتی معرکہ تھ۔ یہ کشمکش عباسی د  

سنی عقائ کی سرکاری شکل وجود میں آئی۔          ،۔ اور  یوں آخرکار ریاست نے اہلِ حدیث کے بیانیے کو ترجیح دی   

تھے   “الل، رسول، کتاب، ام” سب ریاستی بیانیے کے تابع   — ۔ عباسی نسبت  ۷  

: کہ   عباسی حکمتِ عملی یہ تھ  

تائید کی فیصلوں کے خلافت →الل  •  

نمونہ  کا  رہبری سیاسی  →رسول  •  

مصحف کا معیاری     سرکار →کتاب  •  

ار تابعد  کی مرکزیت  عباسی  →ام  •  

مذہبی تقدس کی حام ہوگئی۔    ، ریاستسرکاری   اس طرح   



63 
 

Page | 

63 

۔   یا گیا دین کی تعبیر کا مرکز بنا   کو     ریاست              بلکہ              تابع نہیں،        دین کی    ریاست  :                    اسلامی تاریخ میں پہلی مرتبہ  

جہ اسلام " ہے جہاں سے نقطۂ پرکار      وہ    یہی بالآخر    
ّ
!بھر کر سامنے آئیکی اصل صورت اُ  " مرو  

 اسلامی کی اکثریت  ۸
ِ
   — ۔ علوم

َ
فصلِ بہار        ور کی  عباسی د  

 قرآن کی قراءت

 تفسیر

 حدیث 

 فق 

 اصولِ فق 

 عقائ 

 تصوف 

 لغ 

 بلاغت

ُ زیرِ سرپرستی       عباسیوں  کی               ان  علوم کی باقاعدہ تدوین 

 
ہ

و ئی۔   

ی  عمارت      وہ  **اسلام کی:     یعنی

 

ت

 

ئ ی 
ہ 

۔ں نے خود کروائیعباسیو کی تعمیر      پیل پایوں   اس کے بنیادی ،                  جو آج ہمارے سامنے ہے،    

   پہلی صدی کا اسلام — اگر واقعی کوئی منظم صورت رکھتا    بھی   تھا     ،          تو      حقیقت یہ ہے  کہ    وہ ہم تک       پہنچا ہی نہیں ۔ 

! ہےلہلہاتی کھیتی    کی   مذہبی تشکیل   اور  تہذیبی    ں  کی  رائج کردہ   عباسیو دراصل    وہ ،   ہےاور جیسا  کچھ  پہنچا جو کچھ اور آج    

: انیہ  عباسی دور                        ۔ نتیجہ ۹  

•  
َ
ور ہے اسلامی تاریخ کا سب سے زیادہ تشکیل پذیر د  

 و پرداخت   کی بنیادی ساخت  ں  بیانیو دین  کے مربوط   •
َ
و ئی ور میں اسی د ُ

 
ہ

 

فکری سانچ میں ڈھل  نہج اور   کے حدیث، سیرت، فق، عقائ سب اسی •  

ات  پر بڑا گہرا اثر ڈالا نے مذہبی تعبیر و عزائ   سیاسی مقاصد  •  

لیا منوااتھارٹی مطلق   کی    ینریاست نے خود کو دِ سرکاری اور  مآلِ کار ،      •  

 قطعی  اور    کا کردار  عباسیہ   ِولت داور اس تشکیل میں ،   ” ہےتشکیل کی ایک  منصوبہ بند      تاریخ بلکہ “،         نہیں ”“نولی موجودہ صورت  **اسلام کی:           کہ   نتیجہ یہ 
کُ

 رہا فیصلہ 

 

!ن  

      قس             )   6   (            —   قرآنی متو ن   اور قراءتوں کی تاریخ:  نولی     مصحف سے عباسی معیار تک 

: تمہی   

آخری کلام سمجھا جاتا ہے۔ اور ترین   محفوظ   مسلمانوں کے ندیک الل کا ، قرآن   

 بتی   لیکن جب اس کے تاریخی اور کتا
کِ
: ہے کہپتہ  چلتا تو  ئے  جای ا  سف کا مطالع   

لین تحریری صورت کیا تھ   ✔
ّ
معلوم ۔ کسی   کو  نہیں      — قرآن کی او  

معلوم ۔ کسی  کو  نہیں   — سب سے پہلا مصحف کس شکل میں تھا   ✔  



64 
 

Page | 

64 

تضادات موجود ۔ شدید     اس بارے میں   — کتنے متن گردش میں تھے   ✔  

خاموش ۔ پوری طرح      اس  پر      تاریخ    — قراءتیں کیسے وجود میں آئیں   ✔  

۔ اور گول مول      روایات مبہم    — تشکیل  پایا   سرکاری مصحف کب اور کیسے   ✔  

۔    رائے  شدید اختلافِ   بھی    اس پر   — موجودہ قراءتوں کا معیار کس نے قائ کیا   ✔  

ہے، کا  ماحصل  انسانی عمل  ارتقائی  طویل    ایک متحرک، پیچیدہ اور  ، قرآن کے متن کی تاریخ ہے کہ یہ عیاں ہوتا    کرنے سے پر غور اشِکالات     ان   

؟ دعوی        اور موروثی     روایتی   کا    ”  ہو جانے  محفوظ  کر   نزل ہو   برس میں  یکبارگ      23کہ “ ن   

 
َ
میں باقاعدہ طور پر منظم اور   ں ریاستی سرپرستیو           ،  یخاور تار، اصولِ فق  فق  ،یثحد  ،ی مغاز ت،سیرجیسے   ، ور میں، جب اسلامی روایت کے تمام بڑے ستونعباسی د

ُ بھی  یعنی  ٹیکسوللی  فروزن    کیے جا رہے تھے، اور جب خود قرآنی متن ابھی تک حتمی طور پر منجمد یعنی کینونئزڈ                          معیاری 

 
ہ
و ا تھا، تو یہ ماننا تاریخی اور منہجی طور پر قرینِ نہیں 

۔ کی گئی ہولازماً      تدوینی مداخلت  کے  تحت    برآری  مقصد سرکاری  مدنی مجموعے میں محدود مگر  قیاس ہے کہ    

: تاریخی رکاوٹ موجود نہیں، کیونکہ آثاری  اور  اس امکان کو رد کرنے کے لیے ہمارے پاس کوئی مضبوط   

  pre-Abbasid   نہیں؛ ہی   محفوظ مکمل مصحف پری عباسیڈ      کوئی ہمارے پاس   •

      اور نہ ہی کوئی ایسا  •

 

سئ

 

ئ

 

ی
ک

   بیس لائن   ٹیکسٹ  "ی  "   اَن 

 

  و موازنہ   موجود ہے جس سے موجودہ متن کا تقابلد
کِ
ی ا  جا سکے کہ کیا اصل تھا اور کیا بعد میں  کر کے یہ ثابت 

ُ   یا   خارج    شام

 
ہ

و ا۔   

 ور میں    مطلق   اختیار اور بیانیہ رکھنے والی قوت سے بازپُرس آخر کرتا کون؟ 
َ
 جب کوئی اصل معیار     "  بیس لائن  " موجود   ہی  نہ ہو، تو یہ سوال خود بخود پیدا ہوتا ہے کہ  عباسی د

بالکل غیر متأثر اور نقابلِ مداخلت رہا، محض ایک اعتقادی مفروضہ تو ہو سکتا ہے، مگر تاریخی تحقیق کی رو سے ایک ثابت  " کارپوس "         ایسے حالات میں یہ کہنا کہ مدنی   

! شدہ حقیقت نہیں  

تاریخی طور  کو عباسی دور کی تدوینی حکمتِ عملی سے جوڑ کر دیکھنا —کے محدود اور ہفی اضاف     “محمد”              مثلاً لفظ—اسی تنظر میں، مدنی حصوں میں بعض کلیدی مقامات پر

۔ جائز ہے پر    

لانے کے لیے دیگر تمام متوازی قلمی نسخوں کو طاقت کے زور پر ختم مصحف کو سرکاری حیثیت دِ اپنے  عثمان نے حضرت اگر یہ تاریخی طور پر تسلیم شدہ حقیقت ہے کہ 

د ِ   سیاسی اقتدار، ریاستی نظم، نظریاتی شعور اور بیانیاتی قوت میں کہ     ، تو یہ سوال بالکل بجا ہے کہ عباسی، جو ا دیا تھاکر
 
ہَ
ع

عثمانی سے کہیں زیادہ مضبوط اور مطلق العنان تھے،  

   خصوصاً اس صورت میں جبکہ؟     آخر کیوں مدنی مجموعے میں مقصدی اور محدود تدوینی مداخلت نہ کر سکتے تھے
َ
ور سے پہلے قرآن کسی متفق علیہ، منجمد اور  عباسی د

 اور اُ  اختلاف حتمی شکل میں موجود ہی نہیں تھا، نقابلِ ِ
َ
ور کے مصاحف کو عباسی اشرافیہ نہ صرف مشکوک بلکہ اپنی نئی سلطن کے لیے ایک سیاسی خطرہ بھی سمجھتی موی د

 یہی وہ پ ِ        تھ؛
َ
داخلی متنی مطالع کیا جاتا ہے تو وہ مکی مجموعے سے اسلوب،   جب     کا—اور مائہ       انفال، توبہ، محمد، ممتحنہ، نساء  خصوصاً —د نی سورتوں منظر ہے جس میں م

فردِ واحد سے زیادہ ایک منظم جماعت سے ہے، اخلاقی دعوت  ،   زبان، موضوعات اور فکری تنؤ کے اعتبار سے نمایاں طور پر مختلف دکھائی دیتی ہیں، کیونکہ ان میں خطاب 

جیہ، اور ریاستی بالادستی جیسے  کے بجائے قانونی احکام، جنگ و امن کے ضوابط، داخلی دشمنوں کی نشاندہی، سیاسی وفاداریوں کی تعیین، سماجی نظم، طاقت کے استعمال کی تو

یک ایسی برسرِ اقتدار  کثرت سے پائے جاتے ہیں، ان کی زبان میں قطعیت، سختی اور امتیاز کی شدت ہے، جملوں کی ساخت زیادہ حکمی اور ضابطہ ساز ہے، اور لہجہ ا ،مضامی

 
ُ
    سع دینے کے مرحلے میں ہو؛ جماعت کا معلوم ہوتا ہے جو اپنے اقتدار کو محفوظ، جائز اور و

چ 
اس امکان کے حق میں کوئی واحد، قطعی اور براہِ راست دستاویزی  ی کہ   اگر

 
َ
کو علمی سطح پر نہ     مکانیہاس اِ  ،تخلیق    ور میں مذہبی روایت کے بڑے ستونوں کی منظم ثبوت فی الحال دستیاب نہیں، تاہم تاریخی قرائن، سیاسی سیاق، متنی فرق، اور عباسی د



65 
 

Page | 

65 

ہو  و محکم     محض عقیدت سے نکل کر تاریخ، متن اور سیاست کے باہمی تعلق پر مرکوز  ،صرف قابلِ غور بلکہ سنجیدہ تحقیق کے لائق بنا دیتی ہے، اور یہی وہ نکتہ ہے جہاں سوال

! جاتا ہے  

خاموشی   مکمل  تاریخی  طور پر     پہلی صدی کی    — کا بحران    ن  ۔ قرآن کے ابتدائی متو ۱  

:اسلام کی پہلی صدی میں  

 کوئی سیرت موجود نہیں  •

 کوئی حدیثی مجموع موجود نہیں  •

 کوئی تفسیر موجود نہیں  •

کوئی مکمل قرآن بھی موجود نہیں حیرت انگیز طور پر   انتہائی    اور  •  

: میں موجود ہیں، وہ ، بغداد وغیرہ یعنی  سمرقند ، استنبول ، قاہرہ ، دمشق   کے مختلف میوزیمس  نسخے آج دنیاقدیم  ترین  جو   

 دوسری صدی ہجری کے بعد کے  ●

پھر یا  

ہیں یا   پارچے      وی طور پر باقی رہ جانے والے ٹکڑے  جُز  ●  

ل کے طور پر: مثا  

 صنعاء کا قلمی دو تحریری متن والا مسدّہ  •

 کے •

 

ن
 
خ

 

ب ت

ء جزااَ   غیر  مربوط    طو  

وراق س برگ کے متفرق اَ پیٹر اور سینٹ  پیرس  •  

  مخطوطہورقیہ     دو  برمنگھم کا •

کے حام بھی ہیں۔  اختلافات فروق  و      قراءتی اور متنی  ہیں بلکہ   نمکملنہ صرف ،  یہ سب   

:  ہے کہدیتیکمزور کرنہایت  کو   اتی   عقیدے س تصوراُ زمینی حقیقت    یہ   

“ ُ   یکسانااور      ، مدون  قرآن ایک مکمل 

 
ہ
پہنچا ہے۔ کے زیرِ سایہ  آج ہم تک      خاص  الل  کی  حفاظتِ       و ا  شکل میں نب کے زمانے سے چلتا  ” 

متنی اختلافات کی گہری جڑیں   — ۔ صحابہ کے مصاحف  ۲  

:   قدیم اسلامی روایت خود یہ بتاتی ہے کہ  

 ابنِ مسعود کا مصحف  ✔

بیّ بن کعب کا مصحف اُ  ✔  

ی   ابو حذیفہ   کا  مصحف   سال  ✔
 
ل

مو  

✔بن جبل کا مصحف                         ذ  معا     

   ✔خدیجہ  اور فاطمہ  کے صحیف        

     ✔ کا   مصحف    بنتِ عمر   حفصہ   

ایک دوسرے سے مختلف تھے۔  آپ میں    سبیہ    



66 
 

Page | 

66 

: ن اختلافات میںاِ   

   الفاظ کا فرق •

 جملوں کا فرق  •

میں فرق  ں کی تعداد   آیتو •  

کی ترتیب میں اختلاف آیتوں  •  

میں فرقصف بندی اور ان کی     ، ان کے نموں  سورتوں کی تعداد •  

حص  کہلوان   ،  وغیرہ قرآن کا    دعائے قنوت جیسے متن کا  •  

:  مثلاً  یہ سب شام تھے۔  

ل” کو سورۃ نہیں مان  ●

قُ

 ابنِ مسعود نے “فاتحہ” اور “تین 

کے مصحف میں دو اضافی دعائیں موجود تھیں   بن کعب    بیّ اُ  ●  

تھ کے مغائر    بعض مصاحف کی ترتیب آج کے مصحف   ●  

ی کہ   ان اختلافات کو بعد میں
چ 
و ئیں مٹا د پر” بڑے پیمانے  “  اگر ُ

 
ہ
! قرآن کی ابتدائی تاریخ کا حقیقی چہرہ ہیں   ت، یہ اختلافا              ، مگر علمی دنیا کے ندیکینے  کی  کوششیں   

؟ نی یکسااسرکاری تدوین یا سرکاری    — ۔ عثمانی مصحف  ۳  

: قدیم روایات میں آتا ہے کہ  

 ”عثمان نے تمام مصاحف کو جلا کر ایک سرکاری متن نفذ کیا۔ “

: چند اہم نکات  

فیصلہ تھا۔   اور  ذاتی       سیاسی وقت کے خلیفہ  کا    یہ عمل کسی وحی کا نتیجہ نہیں بلکہ   (۱)  

۔ اس میں موجود تھے اور مجالات     بے شمار امکانت     یعنی پڑھنے کے   — عراب اور نقطوں کے تھا  یہ متن بغیر اِ  (۲)  

لین نسخہ آج بھی     کوئی  نے والا  کہلاعثمانی مصحف   (۳)
ّ
موجود نہیں۔ بھی      کہیں    او  

:   ہمیں جو کچھ ملتا ہے وہ   

 دوسری صدی کے آخر میں تیار کیے گئے قلمی نسخے  •

نسخے خوشنویسوں  کے ہاتھوں  مکتوب یا بعد کے  •  

؟ الہامی معیار اور    کا آخری     قرآنی   کہ متنِ    ن                  تھا،  یعہ اتحاد کا ذر   سی سیا   یک ا محض    مصحف”    “عثمانی :    ہے کہیہ  پتہ چلتااس سے   

وجود میں آئیں   تیں  قراء     بے شمار              اسی لئے   ۔ تھ    بِلا اعراب      اور    ، غیر منقوط ہمزہ     بے    — ۔ رسمِ قرآنی  ۴  

: کہ سب سے بڑا مخمصہ یہ  تھا  عثمانی مصحف کا  

 اس میں نقطے نہیں تھے  ✔

نہیں تھیں   عراب  اِ       و   حرکات  ✔  

   نہیں تھے    امالہ          ہمزہ، تشدید، مد،   ✔

       ✔ ُ ہو کر شامِ قرآن     بعد میں ایجاد  بہت       تو    رموز    ِ  اوقاف    علامات ا

 
ہ

و ئے   



67 
 

Page | 

67 

مختلف قراءتیں نکل سکتی تھیں۔   دس، بیس، تیسسے " رسم  "    اس کا مطلب ہے کہ ایک ہی   

   ہے۔ کھڑی  کی مختلف قراءتوں پر  "      رسم  "         قرأتوں کی پوری عمارت اسی بے نقط  :                  اور حقیقت یہ ہے کہ 

   :مثالچھوٹی سی 

• “ 
َ
و ن
ُ ل ُ

 

یْ
قَ

 

ن

” 

• “ 
َ
و ن
ُ ل َ

 

یْ
ق
ُ
ن 

” 

• “  

َ

 

ن

 
ُ
ل
ُ

 

یْ
ق

” 

• “  

َ

 

ن

 
ُ
ل
ُ

 

یْ
ق

” 

• “  
ُ
 ا قْ ن 

َ

 

ن

 
ُ
ل ” 

• “ قَْ 

 

 ا ن
َ

 

ن

 
ُ
ل ” 

• “ 
َ
و ن
ُ لِ

 

ن
قَا 
ُ
 ”ن 

مشکل  سخت   ہونے کے دعوے کو “واحد الہامی متن”  قرآن کے  مخمصہ  یہ    ہو تے ہیں۔جداگانہ بالکل  میں لیکن معنی، حکم اور مفہوم           سے نکلتے ہیں،"رسم  "    یہ سب ایک ہی 

  ہے! بنا دیتا

تک   واحد  معیار ِ  سے            کثیر  انتشارِ      — ۔ قراءتوں کی تاریخ  ۵  

: روایتی دعوی  ہے کہ   

“ منتقل ہوئیں۔کے ساتھ    " تواتر    "  قراءتیں ” 

: یہ ہے سچائی تاریخی زمینی  اور   لیکن   

 پہلی دو صدیوں میں قراءتیں بے شمار تھیں  ✔

 ہر شہر کی اپنی قراءت تھ  ✔

تحریر پڑھتا تھا   بے نقط     قاری اپنے استاد کی  ✔  

 لفظی فرق عام تھے  ✔

تفاوت  پایا جاتا تھا    شدید   امالہ، فتح، ادغام، ابدال میں   ✔  

: کہتھ  اور  تشویشناک     پراگندگ  اس قدر وسییہ قراءتی   

!    قراءت کا وجود نہیں تھا   اور متعی        کسی متح   (  تک بھی    تیسری صدی ہجری یعنی     کے زمانے ) بن مجاہ ا ابو بکر محمد بن حسن    

فیصلہ اہم    ابنِ مجاہ کا    —   معیار   سرکاری      ۔ قراءتوں کا ۶  

: تیسری صدی ہجری میں ابنِ مجاہ نے  

سات قراءتوں کو “اختیار شدہ” قرار دیا صرف   ●  

کہا گیا      اعتبار  باقی سب قراءتوں کو باطل، شاذ اور نقابلِ ِ  ●  

: یہ انتخاب  

 نہ وحی پر مبنی تھا •



68 
 

Page | 

68 

 نہ کسی آسمانی رہنمائی پر  •

 نہ صحابہ کے فیصل پر •

:بلکہ  

! انسانی اور سرکاری انتخاب تھا عام                   ایک  یہ خالصۃ   

:پھر   ،   بعد میں  

پھر  ،  دس قراءتیں •  

ز ق  • ُ
ط
 بیس 

چالیس، ،    اور پھر •  

     وجود میں آئے۔               ست، حتیٰ کہ دو سو سے زائ طریقے،  پھر   •

نکہ  کوئی توقیفی  یا  الہامی  حکم؟             ہے، شاخسانہ  عمل کا    ارتقائی   بشری    یک ا سراسر        ر”معیا   قطعی حتمی  اور    قراءت کا “   قرآن کی **یعنی :        

قراءتوں کی سرکاری تعیین کے ذریعے  اعراب  ی قواعد  اور ، نح کو    رسم قرآن کے   کورے        — ۔ عباسی معیار  ۷  

 
َ
: ور میںعباسی د  

 رسم )خط( کو سرکاری شکل دی گئی  •

 نح )قواعد( کو مُد •
ّ
ن کیا گیا و  

تشکیل دیا گیا نظام باضابطہ      کا   و حرکات    اعراب •  

گئیہیئت   دی  ٹیکسالی    /لغ کو معیاری  •  

: نےجیسے نحیوں  بن عمر عیسیٰ،   ابو خطاب اخف ،   بن حبیب نس یوسیبویہ، خلیل بن احمد،   

اصولوں کے مطابق قرآن کو پڑھا جانے لگا۔      اور انہی        “وضع” کیے،  اور ضابط    قرآن کی قراءت کے اصول      

: یعنی  

متن موجود تھا   کورا     پہلے  ✔  

بنائے گئے     و ضوابط      پھر قواعد  ✔  

✔ جانے لگا قواعد کے مطابق پڑھا        موضوع       متن کو   اُس کورے     پھر   

بيٌِ           “  واقعی    ہون چاہئ تھا اگر قرآن  ، برعکس  یہ عمل حالانکہ    !   تو   میں تھا ”  لسَِانٌ عَرَبٌِِّ مُّ  

شہادت؟    کہ تاریخی    ن               ،  نمونہ    ظاہری محض      — نی  یکساا۔ مصاحف اور قراءتوں کی  ۸  

: آج دنیا میں پھلنے پھولنے والا قرآن   

 ایک سرکاری قراءت )حفص(  •

 ایک نحی نظام  •

 ایک معیاری رسم  •

 ایک طرزِ نقطہ   •



69 
 

Page | 

69 

اور حرکات  اعرابایک   •  

 پر مبنی ہے۔

: تاریخی حقیقت یہ ہے کہزمینی  اور   لیکن   

میں تھا   شکلوں  پہلی صدی میں قرآن متعدد   ✔  

ہوتا  گیا  جداگانہ  دوسری صدی میں رسم مختلف علاقوں میں   ✔  

بنن لگیں  تیسری صدی میں قراءتیں بے شمار   ✔  

ک   ایک   قراءت کے    ریاست نے    چوتھ صدی میں  اور  بالآخر ،   ✔
َ
خ

مِ

کردیا نفذ    پر    سطح پر  کو سرکاری      معیار   و      

! ہے فقہی وحدت  اور سیاسی    کے تحت    ایک ریاستی  ضرورت   بلکہ              ،وحدت نہیں آسمانی  الہامی      کوئی       موجودہ قرآن کی وحدت:   یعنی   

۔ نتیجہ ۹  

: متن اور قراءتوں کی تاریخی صورت حال یہ بتاتی ہے کہ رسمی   قرآن کے   

نہیں      “یکبارگ” نزل ہونے والی کتاب   میں  س   بر   23  قرآن  ✔  

          ✔گزرتے رہے    لگاتار    مرحلوں سے  مختلف    والے حصے کئی منزلوں اور    کہلناقرآن   کے مکی   اور مدنی   

یّ ا ت      کی     ت  قرآن کا موجودہ متن ارتقائی، انسانی اور سرکاری تشکیل  ✔
کل

ہے   

د ی        نگزیر        کی   ں     زبانی روایتو کی  بہتات   ،  قراءتوں   ✔

ُ
پیداوار ہے اور لان   

جنم دیا لامحالہ    رسم کی غیر منقوط حالت نے بے شمار قراءتوں کو   ✔  

د      عباسی  ✔
 
ہَ
ع

کردیا منجمد   میں      معیاری شکل  قراءت  کو  موجودہ  کی     قرآن    نے      

جہ قرآن  :              نتیجہ 
ّ
ُ               کوئی  حفاظت سے سنبھال کر رکھا   مرو

 
ہ
  کو سے گزر کر موجودہ شکل  مراحل  تاریخی کتاب ہے جو انسانی تدوین کے طویل    ایسی    بلکہ ایک ،            متن نہیں و ا  

!   پہنچ   

      قس            )   7             ( —   اسلامی علوم کی تشکیل میں عباسی اثرات: تفسیر، فق، عقائ اور لغ 

: تمہی   

 اسلامی” کے نم سے معروف ہے
ِ
 —اسلامی دنیا میں آج جو کچھ “علوم

، عقائ،  تاریخ، علم ِ رجال، اسِناد،  قراءت، تصوف،  فلسفہ،  قانون، اقتصاد            وغیرہ تفسیر، فق، اصولِ فق، علمِ کلام، لغ، نح، بلاغت، سیرت، حدیث — 

۔ تھےعمارت کی صورت اختیار کر چکے مربوط ایک کر  یکجا  ہو   ، ستونوں کی  طرح      یہ سب علوم   

تو   جائزہ لیا جاتا ہے،مرحلہ وار تاریخی        کا  تشکیل لیکن جب ان علوم کی    

: سامنے آتی ہےتعجب خیزماہیت ایک   

   تو    انِ تمام علوم کی منظم تدوین  ✔
َ
ہے   ور میں ہوئی عباسی د  

موجود نہیں تھ سرے سے       ہیئت  اس سے پہلے ان علوم کی کوئی   ✔  

دلایا مقاصد کے لئے تشکیل      مذہبی   اور      مفادات    عباسی ریاست نے ان علوم کو اپنے سیاسی  ✔  

میں تیار ہوا انیہ  خاکہ اسی دور  منصوبہ بند مجوزہ اور     موجودہ اسلامی فکر کا   ✔  



70 
 

Page | 

70 

: اسلامی ذہن کی تخلیق کا وہ مقام ہے جہاں ،  یوں عباسی دور   

“ زیادہ “نظام” کے طور پر وجود پذیر ہوتا ہے۔     کہیں    اسلام” مذہب سے    

 ۱۔ تفسیرِ قرآن  —   روایت سے ریاست تک 

ورِ     اسلام کے 
َ
لین میں قرآن کید

ّ
تفسیر لکھی گئی، نہ کوئی مفصل تشری موجود تھ۔  نہ کوئی  او  

۔  تفسیر منقول ہےظابطہ  طور  پر کوئی نہ صحابہ سے با  

۔ تھا نہ تابعین کے ہاں کوئی مکمل مجموع   

میں شروع ہوئی۔  عباسی دورہی دراصل   تفسیر کی منظم تدوین   

:  جھلکیاں اس کی چند نمایاں    

ی کی تفسیر الطبر ابنِ جریر  امام   ●  

 یہ پہلی جامع اور منظم تفسیر ہے۔ 

:لکھی گئیکر  امیں ڈھلویہ تفسیر عباسی فکری سانچ   

 خلافت کی سیاسی تقدیس  •

 جنگ و قتال کا مذہبی جواز  •

• “ تشری تاویلاتی ” کی اطاعتِ اولوالامر  

 یہود و نصاری  کے خلاف شدید بیانیہ  •

 فاتحانہ سیاست کو وحی کی تفسیر کے ذریعے تقدس دینا  •

 طبری سے پہلے کوئی ایسی مفصل تفسیر موجود نہیں تھ۔ 

 تفسیر میں اسرائیلیات  ●

 عباسی دور میں تفسیر میں یہودی و عیسائی روایات کی بھرمار شام ہوئی۔ 

” درکار تھیں، قص   اور اساطیری  داستانی چونکہ ریاست کو “بیانیاتی   

ی ا  گیا  تفسیر شامِ کو   ہر طرح کی روایات، غیر تاریخی  اور اس لئے تاریخی 
کِ

۔   

کے سرکاری تقاض   ریاست  ●  

: عباسی خلفاء چاہتے تھے کہ  

کی تائید کرے  منشاء  سیاسی قرآن ان کے •  

سمجھی  دیکھیں  اور  زاویے سے   عباسی    کو   کے معنی، قرآن  عوام  •  

 مخالفین کے لئے سخت آیات نمایاں کی جائیں  •

ثابت کی جائے کو    حقانی” و الہامی   عباسیوں کی “آسمانی  •  

۔تی ہے بن کر سامنے آ سیاسی تفسیر یوں تفسیرِ قرآن ایک    

 ۲۔ فق اور اصولِ فق  —   مسلکی تشکیل اور ریاستی ضرورت 



71 
 

Page | 

71 

 —اسلامی فق کا جو نظام آج موجود ہے 

وغیرہ           نماز کے طریقے، روزے کے احکام، میراث، نکاح، طلاق، حدود، قصاص، جہاد، جزیہ — 

 ُ

 
ہ
ہیں۔  کارنمہ    کا  فقہی مکاتب دور کے    عباسی  بلکہ    و ا نہیں ہے،یہ سب نب یا صحابہ کا لکھا   

 حنفی  ✔

 مالکی  ✔

 شافعی  ✔

 حنبلی  ✔

منظم ہوئے۔  پوری طرح وجود پا کر    عباسی دور میں  فق  ، یہ چاروں مکاتبِ  

: کے  دو اصل مقاصد تھے ان   

قانونی نظام کو مضبوط بنان     خود مختار  ریاست کے  (۱)  

دینا ترویج       کو      مذہبی اختلافات ختم کر کے ایک مرکزی فق   (۲)  

: فق کے بڑے اصول  

 اجماع  •

 قیاس  •

 استحسان  •

 مصالحِ مرسل  •

ذرائ          سدِّ  •  

َ ساری اصطلاحات   یہ 
ع
د  میں عباسی 

 
کیے گئے!    وضع باضابطہ       پا کر  وجود  ہ  

 فق میں سیاسی اثرات  ●

 باغیوں کے قتل کے احکام  •

 خلیفہ کی اطاعت  •

 جہاد کا تصور  •

•  
َ

 

د  کی سزا مرن  

 غلامی اور لونڈیوں کے احکام •

سخت ضوابط جزیہ کے  •  

کا عکس ہیں۔   ریاستی نظریےکے اندر    علوم  یہ سب فقہی  

تخلیق انسانی  سراسر ایک     بلکہ            فق ایک الہامی نہیں،   ●  

۔ ” پابند نہیں            کا    وحی        اجتہاد ہے،           کسی   انسانی   “فق  ، اصل میں :                   فق کی تمام کتابوں میں اختلافات کا طوفان اس بات کی علام ہے کہ  

 ۳۔ علمِ کلام  —     ایمانی   عقائ کی               باقاعدہ تشکیل 



72 
 

Page | 

72 

: عقائ بنیادی   اسلام کے مروجہ   

 تقدیر •

 صفاتِ الٰہی  •

 خلقِ قرآن  •

 معجزات  •

 شفاعت  •

و نجات           گناہ  •  

 عذابِ قبر  •

 قیام کے مراحل  •

عقائ بھی عباسی دور میں باقاعدہ شکل اختیار کرتے ہیں۔  تمام یہ   

 معتزلہ  ●

۔ نعقل کو بنیاد بنا  

۔ مانناقرآن کو مخلوق   

۔ مباحث کرن عدلِ الٰہی پر   

 اہلِ حدیث  ●

۔سمجھنا روایت کو عقل پر مقدم   

۔ صفاتِ الٰہی کو ظاہری معنوں میں لین  

بیانیہ غالب آیا۔  عباسیوں کے آخری دور میں یہی نوٹ:                          

شاعرہ اَ  ●  

بعد میں معتزلہ و اہلِ حدیث کے بیچ کا راستہ اختیار کیا۔ انِہوں نے ،      

: میں و تالیف   عقائ کی اس پوری تشکیل  

کم                  مذہبی عوام   ✔  

زیادہ             سیاسی عوام   ✔  

 نظر آتے ہیں۔ 

 ۴۔ لغ                    اور نح  —   قرآنی   لسان       کے    دستور  و   قواعد     بہت   بعد میں وضع کیے گئے 

: کہ  نہیں جانتے اکثر مسلمانحقیقت یہ   

“ قرآن کے نول کے ساتھ وجود میں نہیں آئے تھے۔ ،  عربی زبان کے قواعد    

۔کیے گئے تیار    میں   بعدبہت   بلکہ قرآن کے  ” 

؟ کہ قواعد کے لئے قرآن نزل ہوا تھا ن                ،کو بنایا گیاکے لئے قواعد  کی قراءت  قرآن   



73 
 

Page | 

73 

مکاتب  نحی   ●  

: دو بڑے مکاتب   

 بصری مکت  •

 کوفی مکت •

 
َ
بنے۔کلید اصل  کی  اور  فصاحت  عربیت یہ دونوں نحی مکاتب  ،   میں ہی  ور عباسی د  

 سیبویہ  ●

بعد کی علمی کوشش ہے۔بہت   کے  ظہور یہ قرآن کے   ۔کہلائی      اصلُ الاصول عربی قواعد کی "    الکتاب "      تصنیاس کی   

الفراہیدی   خلیل بن احمد  ●  

کے بغیر قرآن کی تلاوت، قراءت اور تعبیر  ایجاد کردہ  اسالیب   کی  واضح  رہے کہ   اس   لغات اور اسالیب کو منضبط کیا۔اس نے   ۔ اعلیٰ  ِمؤسس   عروض کا اور وزن علمِ 

!ممکن نہ تھ  

بعد میں تیار کیے گئے۔   بہت  بلکہ قرآن کی تعبیر و قراءت کے لئے               قرآن کے ساتھ نہیں آئے،اور قواعد ،             نح  ،لغ :          نتیجہ   

 ۵۔ عباسی منہ  —   مذہبی علوم کی ایک مربوط   ور  پیوستہ    فیکٹری 

:عباسی دور میں  

 تفسیر .1

 حدیث  .2

 فق  .3

 اصولِ فق  .4

 لغ  .5

 عقائ  .6

 قراءت  .7

 بلاغت .8

 تاریخ  .9

“ اطاعت   سی + سیا   یس تقد   + مذہبی   یت مرکز   ستی یا “ر :                   سانچہ ہے وہ اور   میں تشکیل پاتے ہیں۔ سانچ اور تدبیری     ایک ہی فکری  علوم تمام یہ   

: میں نتائج  میں ڈھل کر نکلنے  والےاس سانچ    

جنگجو حکمران کی صورت میںایک   —  تصور     نب کا •  

افقکے موات  ریاستی مفاد    — قرآن کی تعبیر  •  

کے مطابق  ں سیاسی ضرورتو —    حدیث کا انتخاب  •  

خلافت کے استحکام کے لئے—  فق کا نظام  •  

کے لئے  فرمانبرداری سیاسی —      عقائ کا نظام  •  



74 
 

Page | 

74 

کے لئے جتانے قرآن کو “فصیح ترین” —  لغ کے قواعد  •  

” بن جاتا ہے۔کارخانہ“  ایک منظم         اسلامی علوم کا انیہ عباسی دور ،  یوں       تشکیل پاتے ہیں۔  

د ِ              ۔ کیا  ۶
 
ہَ
ع

ممکن تھ؟   و صورت     عباسی کے بغیر موجودہ اسلام کی کوئی شکل   

: ہے کہ یہ مؤقفنمایاں    محققین کا ماہرین و   اکثر جدید   

تھ۔     حتمی شکل میں موجود نہیں ، کسی بھی      عباسی دور سے پہلے  شئے   ،  کوئی بنیادی  سے منسوب    اسلام   ✔  

   اسلامی   عباسی دور نے   ✔
ِ
ی ا     کا علوم

کِ
۔ ہے   تخلیق کی   میں      اصل   بلکہ          ،   کوئی تکملہ  نہیں   

نولی اسلام” نہیں۔ اصل    “                اسلام” ہے،  عباسیوں کا تشکیل کردہ  جو اسلام ہے وہ “   آج    ہمارے پاس  ✔  

جہ اسلا م اپنی موجودہ، ہمہ گیر، منضبط اور  
ّ
اگر عہدِ عباسی میں وسی پیمانے پر تدوین، ریاستی سرپرستی، اور مذہبی بیانیے کی منظم تشکیل و تعبیر عمل میں نہ آتی، تو مرو

 تاریخ ساز صورت میں غالباً ہمیں دستیاب نہ ہوتا — جیسا کہ اُ سی  زمانے   کی متعدد مذہبی، سماجی اور فکری تحریکیں تاریخ کے حاشیں میں گم ہو گئی۔ 

۔ نتیجہ ۷  

: نکتہ یہ ہے کہ   کلیدی     س قس کا اِ   

تاریخی ہیں   — اسلامی علوم الہامی نہیں   ✔  

عباسی دور میں ہوئی   — ان علوم کی مجموعی تشکیل   ✔  

اثر ڈالا   محالہ    لا  علمی تشکیل پر    — نے      سرپرستیوں  ریاستی  ✔  

کے مطابق ڈھالا گیا   ں سیاسی ضرورتو وقت کی         — بیانیے کو  مروجہ  اسلام کے  پورے  ✔  

کی پیداوار ہے   عملی   کاوشوں     اور    منصوبے   علمی   خلفاء  کے   عباسی    —     درحقیقت   ،                       موجودہ اسلامی فکر   ✔  

؟ سرچشمہ  نولی     کا    ہایت الہامی    کہ  آسمانی    ن ،               ہے   گٹھ جوڑ اور سیاسی اثرات کی  کاوِشوں   انسانی        رثہ”  “اسلامی علمی وِ            یوں پورا   — 

جہ اسلامی بیانیہ:                عباسی تشکیل یا نولی حقیقت؟ 
ّ
      قس                ) 8  (             —           مرو

 **ایک جامع تنقیدی تجزیہ

: تمہی   

، ایمان اور مذہبی روایت کے طور پر اختیار کیے بیٹھے ہیں شناخت        دنیا بھر میں مسلمان آج جس “اسلام” کو اپنی  — 

۔حص ہیں اٹوٹ  اور باقاعدہ “مذہبی نظام” کا ، منضبط  یہ سب کچھ ایک مربوط                      نماز، روزہ، حج، زکوٰۃ، فق، حدیث، سیرت، خلافت، جہاد، شریعت، تفسیر  — 

کہ :  ہےابُھر آتا استفسار         دل دہلا  دینے  والاایک تو                تا ہے  پر کھا جا   پر جب    کی بے رحم کسوٹی     تاریخ نظام کو  مذہبی  لیکن اس پورے   

   

” ہوا تھا؟ ظاہر               “   کبھی    واقعی وہی ہے جو ساتویں صدی کے عرب میں ،    نظام  مروجہ   مذہبی  یہ           کیا    

ہے؟    تشکیل اختراعی      منصوبہ بند       یہ آٹھویں اور نویں صدی کے عباسی دور کی  پھر   ،    یا    

 

کا مدلل جائزہ لیں استفسار س قس میں ہم اسی اِ          والا   ایک آہنی ہتھوڑا ہے!ہِلا دینے کی بنیادوں کو   اسلام   تاریخِ  اپنے آپ میں   نہیں بلکہکھوج کرید محض علمی استفسار یہ 

 گے۔ 

سراپے   جداگانہ                دو    — ۔ “نولی اسلام” اور “تاریخی اسلام”  ۱  



75 
 

Page | 

75 

: ہیںپائے جاتے  “اسلام” الگ  تحقیق کے مطابق دو الگ علمی جدید   

نولی اسلام )  مزعومہ   (                (۱)  

۔ پر مشتمل ہے غیر قانونیاتی متن اور    غیر منظمغامض ،   ایک مختصر، بے حد عمومی، مبہم، درحقیقت ،   میں پیش کرتا ہے متون اپنے ،وہ اسلام جو قرآن   

رسمِ   ، ختنہ، عقیقہ، دینا  جیسے عربی نم رکھنا، بچے کے کان میں اذان — پیدائش سے لے کر موت تک مسلمانوں کی زندگ میں رائج جو اعمال و معمولات پائے جاتے ہیں

ں کی پیروی، تین طلاق، معراج کا عقیدہ،  بسم الل ، سلام کرن، وضو، پنج وقتہ نماز، روزہ، زکات، احرام، حج، زیارت، حجرِ اسود کو چومنا، آبِ زمزم پینا، استنجاء، حجاب، حدیث

خطبہ، اقام، رقیہ، مدارس کا قیام، مساجد کی تعمیر، اذان، امام، نمازِ جنازہ، غسلِ کا  داڑھی رکھنا، مونچھ کاٹنا، میلاد، مساک، عیدین، فطرہ، قربانی، ولیمہ، تراوی، جمعہ

عملی صورت، ترتیب یا طریقۂ کار کہیں بیان  کوئی ان میں سے کسی ایک عمل کے بارے میں بھی قرآن میں نہ کوئی واضح حکم ہے اور نہ ہی ان کی —میت، کفن اور تدفی 

۔کیا گیا ہے  

“ مکمل ہایت تھا تو عملی اسلام پورا کا پورا قرآن    اگر واضح اور     قرآن    قرآن سے نہیں؛  ،    پیدائش سے تدفی تک مسلمان جو کچھ بھی کرتے ہیں، وہ سب روایت سے ہے 

 ”کے باہر کیوں بنا؟ 

اسلام کا  پیدا کردہ     تاریخ  (۲)  

:وہ اسلام جو  

 عباسی خلفاء  •

 فقہء  •

 مجتہدین •

 مفسرین  •

 محدثین •

 مؤرخی  •

 نحیین •

مؤجدوں نے   و  مغازی کے  سیرتاور    •  

ی ا  ،  پھر   تخلیق   پہلے     کے درمیان   ہجری  500ہجری سے  250                
کِ

تشکیل دیا۔   

:یہ اسلام  

رکھتا ہے  اور  اس کے اصول   مکمل فق  •  

تفصیلی شریعت رکھتا ہے ایک مکمل  •  

ڈھانچہ رکھتا ہے کام   سیرت کا  •  

 حدیث کی ضخیم کتابیں رکھتا ہے  •

مجموعے رکھتا ہے  متعددتفاسیر کے  •  

 ط  عقائ کا مضبوط  •
ی

 

ط

 

می

نظام رکھتا ہے اور   

ہے تاج پہناتا کا   نمکے    کے سر پر مذہب خلافتی سیاست اور  بالآخر  •  



76 
 

Page | 

76 

 مطلب یہ کہ :                         
ُ
جہ  موجود

ّ
“ ؟   اسلام   نولی اصل    کہ  ، ن ہے     اسلام   کا پیدا کردہ    یخ تار دراصل     اسلام =   الوقت  مُو  

جہ اسلامی نظام کے بنیادی  ۲
ّ
اور ان کی تاریخی حیثیت   — ستون ۔ مرو  

: ہیںیہ  اور پیل پائے    نستو اصل آج کے اسلامی نظام کے   

 حدیث  .1

 علمِ رجال  .2

 تفسیر .3

 سیرتِ رسول  .4

 فق  .5

 اصولِ فق  .6

 تاریخ  .7

 عقائ  .8

 علمِ کلام  .9

 لغ  .10

 قراءت   .11

 نح .12

جہاد کی سیاسی تعبیرات اور خلافت  .13  

قانونی ڈھانچہ منظم  شریعت کا  .14  

 وجود بخش            نے  عیانِ سلطن   اَ    عباسی انِ   ستونوں کو        یا                  قرآن کے ساتھ آئے؟ ستون  کیا یہ  :                    اب سوال یہ ہے
ِ
؟ بساط  

: تحقیق کا نتیجہ  

اصل مخطوطہ ساتویں صدی سے موجود نہیں بھی ستون  کا  ان میں سے کسی ایک   ✔  

               ✔ان ستونوں کی کوئی بھی تفصی قرآنی متن میں نہیں پائی جاتی           

د ِ  خود       کی باقاعدہ تشکیل  ستون  ان میں سے ہر ایک   ✔
 
ہَ
ع

عباسی میں ہوئی   

ہیں میں تخلیق کردہ      تاریخ  کی پیداوار     ں  سیاسی  سرپرستیو بلکہ        نولی نہیں،              یہ تمام ستون  ✔  

۳ 
َ
جہ اسلام کی اصل      ور:  ۔ عباسی د

ّ
کار گاہ مرو  

: عباسی ریاست کے سامنے تین بڑے چیلنج تھے  

 سیاسی مرکزیت  (۱)

 مذہبی تقدیس  (۲)

کنٹرول مضبوط   اعتبار  سے    قانونی  اور  عوام پر فکری   (۳)  

: کے لئے عباسیوں نےس مقصد برآری ا  



77 
 

Page | 

77 

معیار دیا    قرآن کی مخصوص قراءت کو سرکاری  •  

ی ا  پھر  اُن کی  جمع   پہلے  کو حدیث کی تدوین کے نم پر لاکھوں روایات •
کِ

چھانٹی کی  

لائی  شناخت دِ  اعزاز کے ساتھ   فق کے چار مکاتب کو سرکاری  •  

   کو باضابطہ   و ضوابط نحی قواعد •
کِ
ی ا ایجاد   

و   ایک  سیرتِ رسول کا  •
َ

 

ن
کیا فریم     منظم بیانیہ از سرِ   

 اور تاویلات  کو  جہاد و قتال کی شرعی تعبیرات  •
کِ
ی ا وضع   

پیش کیا خدا کے نئب کے طور پر        کو   امیر المؤمنین •  

• “    اسلامی  عباسی دربار =  
ِ
بن گیا   کی سب سے بڑی پالیسی لیبارٹری علوم ”                                   :  اس طرح     

۔ کیا قرآن کا نولی متن عباسی تشکیل کے زیر اثر آیا؟ ۴   

ی کہ    انتہائی   یہ بحث 
چ 
  ذہن اور  غیر جذباتی   ہے کہ اسے کھلے کا تقاضہ  یہ  اری لیکن علمی دیانت   ہے۔نوعیت  کی   حساس  و تمحیص  اگر

کِ
ی ا  جائے۔ انداز میں بیان   

کہلت اا   ہجری کے بعد معیاری    ۲۰۰قرآن کا مروجہ مصحف   ✔  

ہجری کے بعد لکھی گئی   ۳۰۰قراءت کی سندیں   ✔  

   — ، اعراب، نحی اصول  ،      ہمزہ       نقطے     رسم الخط،   ✔
َ
ور میں مکمل ہوئے سب عباسی د  

تھا   خالی  یکس     سے    “محمد”  لفظِ    ،         مکی مجموع   ✔  

تا ہے جا   جگہ ظاہر ہو               ۴                      دفعۃ مدنی مجموع میں یہ لفظ   ✔  

ہیں   اختلافات فروق   و    برمنگھم( میں کئی  پیٹرس برگ،     ابتدائی مخطوطات )صنعاء، پیرسینو،   ✔  

: کہ   اس سے یہ سوال اٹھتا ہے  

                اپنی تمام قراءتوں اور اعراب کے ساتھ   آج ہمارے  ہاتھ میں ہے  کیا یہ    قرآن جو  
َ
و   نقل  ور کی  نولی د ُ

 
 ہ
ب

و   ُ

 
ہ

؟ شاہکار    کا  کارستانیوں   عباسی  پھر    یا    — ہے    

۔ اور نمکمل بھی   ہیں   درست بھی کسی حد تک                دونوں باتیں   یہ“ :                   اس سوال کا جواب  

و   عباسی تدوینِ، صورت شکل و  اس کی موجودہ تاہم                ہے،ہی   قدیم  تو کچا   نقشہ  متن کا 
َ

 

ن
!ہے    کارگزاری کی   ” 

جہ اسلامی بیانیے کا “سیاسی ۵
ّ
و قرائن     شواہ   — ” ہون  اور سرکاری     ۔ مرو  

: نشان دہی کرتے ہیں کہ  سراغ دیتے   اور کئی ٹھوس شواہ اس بات کا  

ہے    امتزاج دل ک     اسلامی بیانیہ = مذہب + سیاست کا  مروجہ    

:   چند مثالیں عباسی کارستانیوں کی    

ی ا       ●
کِ
 اطاعتِ اولوالامر” کی قرآنی آیت کا سیاسی استعمال “

بنایا کے لئے    پائیداری     ء  و فقہء نے ریاست کی بق   کو      مرتد کی سزا  ●  

کا مذہبی عنوان دیا  اور گھیراؤ     جہاد و قتال کو سلطن کی توسی   ●  

ہ پر جزیہ کا نظام   ●
ّ
کے لئے تھا   اور اقتصادی  استحصل  معاشی               اہلِ ذم  

“سیاسی معجزات” کا اضافہ کیا گیا   میں و سوانح      نب کی سیرت   ●  



78 
 

Page | 

78 

میں ہوئی   سرپرستیوں  سیاسی          بخاری و مسلم کی تدوین  ●  

گھڑا گیا و استحقاق            حدیث میں خلافتِ قریش کا جواز  ●  

حقانی” ثابت کی صداقت  و     کر اپنی “ کچل  موی بیانیوں کو  عباسیوں نے فاطمی، خوارج، اُ  ●  

ی ا          ضرورتوں کے مطابق    کاری  سر   —   ں  کو  ستونو   ی د عمارت کے بنیا   مذہبی   اسلام کی مروجہ     “:                     یعنی
کِ
! ”گیا اُستوار    

جہ اسلام  ۶
ّ
؟ عمارت   کردہ     تعمیر کی     تاریخ محض      حقیقت ہے یا  کوئی     ۔ کیا مرو  

: اس سوال کا جواب دو حصوں میں ہے  

دنیا کی ایک عظیم تہذیبی روایت ہے ،     مروجہ اسلام   (۱)  

ی ا  جا سکتا ۔  اس کا انکار  ہرگز نہیں   قدار اور تاریخی ورثہ ہے۔لوگوں کی شناخت، اخلاقیات، سماجی اَ  اربوں یہ 
کِ

 

قرآن” کا براہِ راست عکس نہیں کہے جانے والے    لیکن یہ اسلام “نولی   (۲)  

:بلکہ  

  وشوں  انسانی کا  ✔

و تغیرات    سیاسی حالات  ✔  

ں درباری پالیسی کی     اعَیان    عباسی   ✔  

حدیثی مدارس   اور       فقہی   ✔  

   اور      ادبی   ✔
ُ
ل

و ی تدوین 

 

غ
 

! نتیجہ ہے لازمی  کا  

بنیادی نتائج   — کا خلاصہ    8۔ قس  ۷  

جہ اسلام کی شکل عباسی دور میں مکمل ہوئی  ✔
ّ
 مرو

اسی دور کی پیدائش ہیں   — حدیث، سیرت، فق، تفسیر، نح    — تمام بنیادی علوم   ✔  

امتزاج ہے مرکب  اور     قرآن کا موجودہ متن “نولی متن + عباسی تدوین” دونوں کا   ✔  

تاریخی اور سیاسی ہے بلکہ              الہامی نہیں؛            موجودہ اسلامی بیانیہ   ✔  

✔ “ اور غیر قانونیاتی تھا ، غامض     نولی اسلام” بہت محدود، مبہم    

✔ “  اور  منظم    اسلام” ایک مکمل    مروجہ   جبکہ ،     
ِ
     تخلیق  نے    کے خلفاء    عباسی دورکہ    جو    — ہے    حیات     نظام

کِ
ی ا    

 حدیثں  کو    فقہئے اسلام نے وقت کے ساتھ ساتھ حدیثں کے گرد ایسا عقیدتی تصور قائ کر دیا کہ 
ّ
می 

 

ب

  بلا تحقیق و 

 

محمدؐ کا قول، محمدؐ کا عمل اور محمدؐ کی تقیر قرار دے دیا                     ر

خود قرآن کے متن میں     ت ، محمدؐ کا عمل، محمدؐ کی حدیث، محمدؐ کی اتباع، محمدؐ کی سنت، محمدؐ کی اطاعت، محمدؐ کی سیرت اور محمدؐ کی شریعت جیسے تمام تصورا گیا۔ حالانکہ محمدؐ کا قول

 ُ

 

ب
 الرجال اور اجماعِ ام جیسی اصطلاحات بھی قرآن ر ، حدیثِ آحاد، حدیثِ متواتر، نسخ و منسوخ، علمُکہیں بھی موجود نہیں۔ اسی طرح وحیِ خفی، وحیِ مکتوم، شانِ نول، توا

اس       اصل  جزو؟  کہ قرآنی فکر کا  ہیں، ن   شاخسانے   نظام کے          کے پورے متن میں سرے سے نپید ہیں۔ یہ تمام تعبیرات اور فکری ساختیں بعد کے فقہی، حدیثی اور کلامی

نسانی  اور اانسانی  تاویلات  گیا، بلکہ بعد کے انسانی فہم، نہیں لیا براہِ راست قرآن سے  بڑا حص بہت  تا ہے کہ اسلامی روایت کا ایک جاحقیقت سے یہ امر نمایاں ہو 

: کہگیا یوں ثابت ہو ۔۔تشکیل پایا ہے۔    بنا پر کیاعتقادات    



79 
 

Page | 

79 

 
َ
! تعمیر ہے خوشنما        عمارت کی   ور میں وجود پانے والی ایک ہمہ گیر  بلکہ عباسی د **                    ** جہ اسلام  

ّ
   نولی حقیقت نہیں   ، کوئی      مرو

     قس                )   9  (             حتمی تنقیدی نتائج اور مستقبل    میں  مزید   تحقیق کے    کُھل        دروازے   

: تمہی   

 بلند بانگ  قرآن، حدیث، سیرت، فق اور اسلامی روایت کے بارے میں جو 
ُ
ہرا دیے گئے تھے،روایتی دعوے بارہ صدیوں سے د  

: کہ   دیاکر یہ ثابت کرپرکھ  کی بنیاد پر جانچ  اور تاریخی اصولوں  متنی شواہ، مخطوطاتی حقائق  اس تحقیقی مقالے نے اُن سب کو    

** جہ اسلام 
ّ
، سیاسی اور ادبی تشکیل ہے     ایک تخلیق   درحقیقت            ،      مرو — 

نقل نہیں۔ کی    اصل      نولی” نظام کے   کسی “  ** 

: اس آخری قس میں ہم یہ دیکھیں گے کہ  

؟ رہا    کا بنیادی  ثمرہ  اور حاصل کیا اس تحقیق  •  

•  

کِ

 حقیقتوں پر علمی اتفاق اب نگزیر ہو چکا ہے؟ 

 

ن  

 کون سے سوالات اب بھی تحقیق کے متقاضی ہیں؟  •

 اسلامیات کے مستقبل کا علمی راستہ کس طرف جا رہا ہے؟  •

                             نتائج     تحقیقاتی   اور     نقابلِ انکار               ۔ بنیادی،  

تک پہنچاتا ہے۔منزل  ہے۔ ہر ستون ایک فیصلہ ک اسُتوار  مضبوط ستونوں پر  عدد  9یہ مقالہ   

اور غیر تفصیلی     محدود  نہایت     — نولی ڈھانچہ (     مزعومہ     )    قرآن کا  (1)  

: ، جیسا کچھ ہے   وہ  قرآن   

 نہ سیرت مہیا کرتا ہے  •

نظام    نہ شریعت کا  •  

 نہ نماز کی شکل •

 نہ حج کے مناسک  •

  احکاماتنہ فقہی •

 نہ خلافت  •

 نہ حدیث •

تصدیق تاریخ  نب کی قابلِِبھی  نہ کسی  •  

کی موجودہ قرآن سے منسوبیت  (ابن عبد الل )   نہ محمد  •  

صی نہ معجزات کی حسی تفا •  

 نہ صحابہ و تابعین کا تذکرہ  •

: کہ  نکلتا ہے مطلب  یہ  اس سے   

ع     نثر  کا   ایک      علامتی متن تھا ۔ 
ّ
خ 
مس

 —قرآن    ، اپنے آپ میں  کوئی  منظم مذہبی  /   دینی  نظام کی کتاب نہیں تھا   ،                        بلکہ خطیبانہ         اور     شاعرانہ    ا سلوب  میں      



80 
 

Page | 

80 

کا پورا مسئلہ تاریخی ہے، نولی نہیں      محمد” ” لفظ ِ  (2)  

ہے  خالیپوری طرح  لفظ محمد سے  ، مکی قرآن  •  

اچانک نمودار ہوتا ہے بار   چار  یہ لفظ   مدنی متون میں •  

پایا گیا  انداز میں   جگہوں پر یہ لفظ متنازع  چند ابتدائی مخطوطات میں  •  

معلوم ہوتا ہے زیادہ لقب یا وصف کہیں    نم سے  ،  معرفہ      تنظر  میں دیکھا جائے  تو یہ لفظ متنی  •  

!ہے کے دروازے کھولتاعلمی  مباح ساری   کئی   ہے جو  امکان   وہ یہی اور          جائے۔ لیا  کی بجائے بطورِ لقب  معرفہ   اسمِ    کو     محمد  لفظِ   :                    اس سے علمی طور پر ممکن ہو جاتا ہے کہ  

ذہنی معجزہ   ایک      عباسی دور کا — حدیث کی کائنات  (3)  

: حدیث کا پورا نظام  

 سند •

 متن  •

 راوی  •

 علمِ رجال  •

 درجہ بندی  •

 جرح و تعدیل  •

 شروح  •

ہجری تک موجود ہی نہیں تھا۔                 150       

: کے تحت احتیاجات سیاسی  ،  حدیثیں  

نےٹھہرا کو جائز  کے نم پر ملوکیت   خلافت •  

و معاندین کا سر کچلنے    مخالفین  •  

کرنے  مخصوص فقہی مکاتب کی حمایت •  

جتانے  رسول کو مثالی حکمران  •  

لانے  خلافت کو مقدس حیثیت دِ  •  

 کے لیے بیان کی گئی۔ 

!دیا گیا دے    کا درجہ  ” متین  “دینِ جنہیں بعد میں تھیں ،                        = تاریخی خیالات، اخلاقی نصیحتی، اور سیاسی حکمتی   درحقیقت        حدیث  ** 

نولی حقیقت نہیں کوئی    ،  ہے       داستان    تاریخی  ایک       — ی سیرتِ محمد   (5)  

 ابن اسحاق کا اصل متن موجود نہیں  •

و ئی سیاسی  ابن ہشام کی تصنی   • ُ

 
ہ
ن  
ّ
مصلحتوں  کے تحت مدو  

بعد کے اضاف ہیں  ہجرت سب کچھ مدینہ، سف ِ،اس میں معجزات، جنگیں، مکّہ  •  

کوئی وجود نہیں سرے سے   ” کا یاصل قرآن میں “سیرت محمد •  



81 
 

Page | 

81 

! ہے لٹریچر  ادبی      کی خواہشات کا   عباسیوں  / مسلمانوں   بلکہ،     نہیں کا  آئینہ    رسول کی زندگ              ،     سیرت                 نتیجہ:  تلخ     — 

ایک سیاسی قانونی فریم ورک   — فق اسلامی   (6)  

 نہ قرآن میں فق ہے  •

 نہ حدیث اس کی بنیاد ہے  •

کے لیے گھڑی گئی  ریاستی نظامفتاوی  اور شریعت   •  

:مثلاً  

 ارتداد کی سزا  •

قذف  حدِ •  

کے احکام   جزیہ •  

 غلامی کے قوانی  •

 جہاد کی فق  •

 عورتوں کے احکام •

:نہیں بلکہ کہیں  بھی    یہ سب قرآن میں  

۔ ہیں    میں گھڑے گئے تنظر  چاروں فقہی مکاتب کے سیاسی اور تاریخی    

گمشدگیاں   ، یک تار    ،  ء    خلا                       خاموشی،                         :   برس   150ابتدائی   (7)  

: ثابت کرتی ہے کہیہ                        تحقیق خالص علمی اساس  پر   

ہے   غائب داستان  پوری طرح      ساتویں صدی کی اصل  •  

کی محفوظیت   نہ بنیادی مخطوطات  •  

سراغ کا  نہ معاصر تاریخ •  

عینی شہادتیں   نہ رسول کی •  

 نہ جنگں کا کوئی خارجی ثبوت  •

و نقوش   آثار مادی  مدینہ کےاور   نہ مکہ  •  

ہے!    ”   “تاریخی سیاہ خانہ شروعاتی  مرحلہ   دراصل ایک  اسلام کا اصل    Dark Zone 

جہ اسلام           نتیجہ:   (8)
ّ
انسانی تشکیل   ایک     ہے   مگر          ایک عظیم تہذی،  بلا شبہ         — مرو  

ی کہ  انسانی کاوشوں کے  سبب  ایک  
چ 
یہ تحقیق  ،     ایسا  ہرگز  نہیں کہتی کہ اسلام بے معنی ہے یا بے قدر ہے۔   بلکہ  زمینی  اور تاریخی  حقائق کے اعتبار سے    ،  مُوجہ   اسلام     ،      اگر

 عظیم  تہذی  بنا۔ 

   مگر   اس کا   نولی،     الہامی ،  آسمانی یا      ماورائی    کہلوایا جان        ،   مجرد  ایک دعوی    ہے   جس کا   علمی اور   تاریخی   اصولوں         پر  کوئی    ثبوت     نہیں پایا جاتا! 

 

تحقیق کے دروازے میں کی جا سکنے  والی     مستقبل    



82 
 

Page | 

82 

: اس مقالے کے بعد کئی نئے علمی راستے کھلتے ہیں   

 قرآن کی اصل زبان کا سوال  (1)

مرکب؟   لسان کا   عربیلغ   اور  یا سریانی     عربی تھا  واقعی      اصل متن  قرآن  کا  کیا  

 لفظ “رسول” کا حقیقی مفہوم  (2)

ایک جماعتی کردار؟        یا    کیا قرآن میں “رسول” ایک فرد ہے  

  نم    ؟  شخص   کہ بطور ِ   ن            لقب،        بطورِ         ،    محمد لفظِ   (3)

 اس تحقیق کو مزید مخطوطاتی شہادت کی ضرورت ہے۔

سیاست پر اثرات      عباسیوں کے قبل از اسلام   (4)  

تحقیق طلب موضوع ہے۔ ،تہذی یہ بھی ایک بحیثیت ِ  

ادبیات کا تقابلی مطالع     سامی  – اور یہودی        قرآن  (5)  

۔ ئے  جا رہے ہیں ٹھا سوال اُ  بڑے  یہ میدان اب کھل چکا ہے اور بڑے  

تاریخی حقیقت؟      یا         ادبی متن محض      —            ی سیرتِ محمد   (6)  

کے متنی ارتقاء پر مکمل تحقیقی مونوگراف درکار ہے۔ مغازی  اور  سیرت   

ایک سیاسی بیانیہ؟   — حدیث کی تدوین   (7)  

۔ ہونی چاہئہر بڑے مجموعے پر نئی علمی تحقیق    کے    حدیث   

                      کا حتمی خلاصہ                  9 نمبر                     قس  

و ا   ارتقائی  مراحل      قرآن اپنی موجودہ شکل میں   ✔ ُ

 
ہ
کا نتیجہ ہے اور  تالیفی ترتیب     تاریخی تدوین    سے گزرتا   

   — حدیث، سیرت، فق، تفسیر   ✔

ی ل
ک

 

س

 

ن

ن  سب عباسی دور کی 
 
ئ

ہیں     

ہیں   امکانت    قوی     ہو سکنے کے   وصف  یا                   لقب کے   “محمد”  لفظ ِ  ✔  

خاموش ہے   لفظ   کو لیکر پوری طرح    اس    مجموع   مکی   ✔  

ہیں متغایر   معیاری متن سے  موجودہ    ابتدائی مخطوطات   ✔  

سیاسی تعمیرات میں سے ایک ہے   ترین     دنیا کی کامیاب              اسلام کا عباسی ورژن   ✔  

 مذہبی اسلام = انسانی تشکیل  ✔

 تاریخی اسلام = سیاسی بیانیہ  ✔

متن اور    غامض      مبہم    ، نولی اسلام = محدود، مختصر   ✔  

   نہایت    اب ایک 
کُ

 سوال فیصلہ 

 

: ن  

”؟ اعتقاد“ یا محض  ایک         “تاریخ” کہیں گے؟ کوئی تو کیا ہم اسےہے ،    لکھا گیا میں  سال بعد 005–003وہ  ،ہے  دستیاب   مواد اور جو،    نہیں جب اصل مخطوطات موجود     

پروڈکٹ؟  کا  یا ریاست          ہے؟ین الٰہی   دِ     کوئی    کیا یہ         —               بیانیہ"؟تشکیلی   حکمرانوں کا فاتح  یا "             " کہیں گے؟ ِ   الٰہی کیا اسے "وحی   



83 
 

Page | 

83 

 ُ

 
ہ
۔دیا ہے کھول کر سامنے رکھ پوری طرح   آج                     مینواسکرپٹ      سائنس      نے  انہیں                       یا دبائے  گئے تھے ،              و ئے تھےجو سوالات صدیوں سے دبے  — 

جہ اسلام    کوئی  نولی    "   وحی  "  نہیں       ،    بلکہ      عہدِ    عباسی میں اُ بھرنے والی ایک ہمہ گیر تہذیبی، سیاسی  فکری     منصوبے        اور  اسی عمل کا نتیجہ   ہے ! 
ّ
    حتمی                     اور قطعی   نتیجہ          مرو

 (خلاصہ، استنتاج اور علمی اہمیت )

جہ اسلام کی موجودہ شکل  آئی   بھر جو مجموعی تصویر اُ   نچوڑ کے بعد    اس تحقیق کے  
ّ
  ایک طویل تدوینی، تشکیلی اور بیانیاتی عمل کا  و ہیئت     ہے، وہ یہ  کہ مرو

د ی   

ُ
نتیجہ ہے، جس میں لان   

مرکزی حیثیت حاصل رہی۔ قرآن کے قدیم ترین مکمل مخطوطات کی عدم دستیابی، سیرت و مغازی کے اصل متون کا غائب    قطعی  اور    عہدِ عباسی کو 

اور   زمینی      یہ سب ایسے حقائق —خاموشی   خلاء    اور حیرتنک      کی بعد ازاں تدوین، اور ابتدائی ڈیڑھ صدی کی نمایاں تاریخی  خایر    فقہی ذ   اور ہون، حدیثی  

  ہیں جو کسی بھی سنجیدہ محقق کو سوال اٹھانے پر مجبور کرتے ہیں۔ سچائیاں   
َ
ور میں وسی  یہ کہنا تاریخی طور پر معقول معلوم ہوتا ہے کہ اگر عباسی د

تعبیر نہ ہوئی ہوتی، تو اسلام اپنی موجودہ، ہمہ گیر، منضبط اور  اور مربوط  کی منظم تشکیل    ں    ، اور مذہبی بیانیو ں وین، ریاستی سرپرستیا ا پیمانے پر علمی تد 

 بالکل اُ — نہ ہوتا ہی    تاریخ ساز صورت میں غالباً ہمیں دستیاب  
َ
فکری تحریکیں تاریخ کے  اور ور کی متعدد مذہبی  سی طرح جیسے اسی خطے اور د

! قدم ہے انہ  ایک دیانت دار    جانب  کی    و ادراک      نہیں، بلکہ تاریخ کے فہم ہرگز      دھندلکوں میں گم ہو گئی۔ اس حقیقت کو تسلیم کرن اسلام کی نفی    

اختتامی کلمات                                     –  Epilogue 

 یہ کتاب کسی عقیدے کو توڑنے کی کوشش نہیں، بلکہ تاریخ سے سوال کرنے کی جرأت ہے۔ 

 یہ ایمان چھیننے نہیں، بلکہ عقل کو بیدار کرنے کی دعوت ہے۔ 

تی ہے۔ کہلاوہ سچ نہیں بلکہ طاقت کی تشکیل                             جو روایت سوالوں سے خوف زدہ ہو،   

۔ بلکہ وہ ہے جو ثبوت سے ثابت ہو           تاریخ وہ نہیں جو سنائی جائے،    

! تاریخ نہیں     جہاں اصل مصادر غائب ہوں، وہاں دعوے عقیدہ تو ہو سکتے ہیں،    

 جب مذہب کو تحقیق سے بالاتر کر دیا جائے، تو وہ علم نہیں، کنٹرول بن جاتا ہے۔ 

دروازے کھولت ہے۔ بلکہ      —یہ تصنی جواب نہیں دیتی    

سوچ کی آزادی واپ دیتی ہے۔ بلکہ     — یہ نتائج مسلط نہیں کرتی   

:اب فیصلہ قاری کے ہاتھ میں ہے   

 کیا وہ سوال کرے گا… یا صرف مان لے گا؟ 

! سوال سے آگے بڑھتی ہے  — کیونکہ تاریخ، آخرکار، ایمان سے نہیں   


